
 
UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS 
COORDENAÇÃO DE LETRAS PORTUGUÊS-INGLÊS 

 
 
 
 
 

ISABELI TRINTA BRUZACA 

 
 
 
 
 

 

 

O SER-ESTAR-NO-MUNDO DE CAROLINA MARIA DE JESUS: a 
problemática do pertencimento em Quarto de despejo: diário de uma favelada 

 
 

 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

São Luís - MA 
2025 



 

 
ISABELI TRINTA BRUZACA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O SER-ESTAR-NO-MUNDO DE CAROLINA MARIA DE JESUS: a 
problemática do pertencimento em Quarto de despejo: diário de uma favelada 
 
 
 

Monografia apresentada ao Curso de Letras da 
Universidade Federal do Maranhão (Campus 
Bacanga) como requisito para obtenção do 
título de licenciatura em Letras Português-
Inglês.  
 
Orientadora: Prof.ª Dr.ª Márcia Manir Miguel 
Feitosa 

 
 
 
 
 
 
 

 

 
São Luís - MA 

2025 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 

 
Trinta Bruzaca, Isabeli. 

O ser-estar-no-mundo de Carolina Maria de Jesus : a 
problemática do pertencimento em "Quarto de despejo: 
diário de uma favelada" / Isabeli Trinta Bruzaca. - 2025. 

93 f. 
 

Orientador(a): Márcia Manir Miguel Feitosa. 
Monografia (Graduação) - Curso de Letras - Inglês, 

Universidade Federal do Maranhão, São Luís, 2025. 
 

1. Lugar. 2. Pertencimento. 3. Quarto de Despejo. 4. 
Ser-no-mundo. I. Manir Miguel Feitosa, Márcia. II. 
Título. 



ISABELI TRINTA BRUZACA 
 
 
 
 

 

 
 
 

O SER-ESTAR-NO-MUNDO DE CAROLINA MARIA DE JESUS: a 
problemática do pertencimento em Quarto de despejo: diário de uma favelada 
 
 
 

Monografia apresentada ao Curso de Letras da 
Universidade Federal do Maranhão (Campus 
Bacanga) como requisito para obtenção do 
título de licenciatura em Letras Português-
Inglês. 
 

 

 

Aprovada em ________ de ___________________ de _________. 

 

 

Banca Examinadora 

 

_________________________________________ 
Prof.ª Dr.ª Márcia Manir Miguel Feitosa  

Universidade Federal do Maranhão (UFMA) 
Coordenação de Português/Espanhol 

 
 

_________________________________________ 
Prof.ª Dr.ª Maria Aracy Bonfim Serra Pinto  

Universidade Federal do Maranhão (UFMA) 
Coordenação de Português/Inglês 

 
 

_________________________________________ 
Prof. Me. Flaviano Menezes da Costa  

Doutorando em Cultura e Sociedade (PGCult/UFMA) 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos meus avós, Zezé, Francisco, Natividade e Herbert.  

Sou fruto de suas orações, amor, suor e lágrimas.  

Graças a vocês, estou aqui hoje.   



AGRADECIMENTOS 

Agradeço à minha amada mãe, Gilda, por ser o riso e a alegria de nossa casa. Sem 

ela, que é a luz de nosso lar, nada disso seria possível. Seu abraço é onde pertenço, é meu 

lugar para toda a eternidade. Ao meu pai, Paulo, pelo sorriso gentil e pelo abraço caloroso. 

Mesmo após um dia exaustivo de trabalho, sei que posso contar com seu infindável 

carinho e acolhimento. Ao meu irmão, Mateus, pelo apoio, carinho, paciência e pelo 

consolo nas horas difíceis. Você é minha âncora e minha bússola, meu maior exemplo. 

Sem você, a vida não teria sentido. Ao meu saudoso cachorrinho, Chocolate, que partiu 

antes que pudesse compartilhar mais uma vitória ao meu lado, mas que sempre será 

lembrado. 

A todas as professoras e professores do curso de Letras, pelos ensinamentos e por 

me ajudarem a trilhar esse caminho. Meu agradecimento especial à: Prof.ª Maria Aracy, 

Prof.ª Luciana, Prof.ª Kátia Cilene, Prof.ª Naiara, Prof.ª Maria da Graça, Prof.ª Ilza 

Galvão, Prof. José Dino e Prof. César Roberto. Vocês são grandes exemplos para mim.   

À minha querida orientadora, Prof.ª Márcia Manir, pelo carinho e sensibilidade. 

Muito obrigada pelo auxílio e pela paciência. Seu apoio e leveza fez toda diferença 

durante esse processo. Você intensificou em mim o sonho do ensino, da pesquisa e meu 

amor pela escrita. Muito obrigada. 

Aos meus amados amigos de escola, Vanessa e Lucas, por sempre terem estado ao 

meu lado, pelo apoio incondicional, pelos momentos de riso e de leveza, pelos abraços, 

choros e pelas inúmeras conversas. Que sempre possamos compartilhar momentos de 

vitória como esse, juntos.  

Às minhas queridas amigas, que conheci durante a graduação, Keuly e Manuelle, 

meu mais sincero obrigada. Muito obrigada por sempre me fazerem sorrir e por me 

impulsionarem a continuar. Sem vocês, esses anos teriam sido impossíveis.  

À minha turma da graduação, ingressantes da UFMA do ano de 2021.1, nunca 

esperei encontrar uma turma tão acolhedora e gentil. Agradeço a vocês, Noemy, Ozeias, 

Jasmin, Wallison, Liandra, Hersyla, Thyago, Maria Raquel, Paulo, Lucas.  

Agradeço, finalmente, ao meu Deus, meu salvador, que ilumina a vida em 

momentos de escuridão, que é o passo no meu caminhar, que me guia e alimenta minha 

alma a cada dia. Senhor, obrigada por estar sempre ao meu lado, nos momentos de pranto 

e nas alegrias. Cheguei até aqui graças a Ti e à força que me concedeste. Que mais vitórias 

como essa aguardem adiante. Amém. 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“Ah, comigo o mundo vai modificar-se.  
Não gosto do mundo como ele é”  

 
(Carolina Maria de Jesus, em Diário de Bitita) 

 



RESUMO 

 

O presente trabalho propõe uma análise em torno da obra Quarto de despejo: diário de 
uma favelada, da escritora brasileira Carolina Maria de Jesus, sob o viés da Geografia 
Humanista Cultural. A importância dessa abordagem encontra raiz no fato de que a obra 
é um exemplo singular das experiências ontológico-existenciais de um indivíduo que 
revela temas universalmente relevantes, tal qual a problemática do pertencimento, foco 
desta pesquisa. A narrativa da obra revela a realidade da miséria na Favela do Canindé, 
evidenciando o espaço enquanto causador da inadequação ontológica experimentada pela 
autora, bem como suas particularidades enquanto ser-no-mundo. O objetivo geral do 
trabalho é, portanto, analisar a perspectiva do espaço literário na obra. Os objetivos 
específicos são demonstrar como a autora persegue identidade e lugar no ato da escrita e 
examinar de quais formas ela se relaciona com o espaço, à luz da perspectiva 
heideggeriana. O trabalho fundamenta-se teoricamente em autores como Martin 
Heidegger, Yi-Fu Tuan, Gaston Bachelard e Eric Dardel, cujas reflexões acerca da 
espacialidade e das nuances da relação indivíduo-espaço permitem analisar a obra e sua 
autora de uma perspectiva crítica. A metodologia adotada é qualitativa, com enfoque 
analítico-interpretativo, orientada por princípios da Geografia Humanista Cultural e da 
Fenomenologia Heideggeriana. Durante a pesquisa, foram analisados excertos da 
narrativa que evidenciam a tensão e as particularidades entre Carolina Maria de Jesus e o 
Mundo. Os resultados indicam que a escritora não se sentia pertencida em nenhum lugar 
a não ser a escrita, pois vivenciou o mundo excluída, além de ontologicamente 
desabrigada. Ademais, os resultados também demonstram que a escrita se tornou um 
instrumento de significação do mundo, sobretudo em função da linguagem poética 
utilizada por Jesus, pois demonstrava sua forma de enxergar e expressar o mundo. 
 
Palavras-chave: Lugar. Pertencimento. Quarto de despejo. Ser-no-mundo.  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



ABSTRACT 
 

This study proposes an analysis of the work Child of the dark: the diary of Carolina Maria 
de Jesus by the Brazilian writer Carolina Maria de Jesus, through the lens of Humanist 
Cultural Geography. The significance of this approach lies in the fact that the work 
represents a unique example of the ontological-existential experiences of an individual, 
revealing themes of universal relevance, such as the issue of belonging, which is the focus 
of this research. The narrative exposes the reality of poverty in the Canindé Favela, 
highlighting space as a cause of the ontological inadequacy experienced by the author, as 
well as her particularities as a being-in-the-world. The overall objective of this work is, 
therefore, to analyze the perspective of literary space in the text. The specific objectives 
are to demonstrate how the author pursues identity and place through the act of writing 
and to examine how she engages with space, considering the Heideggerian perspective. 
This study is theoretically grounded in the works of Martin Heidegger, Yi-Fu Tuan, 
Gaston Bachelard, and Eric Dardel, whose reflections on spatiality and the nuances of the 
individual–space relationship allow for a critical analysis of both the work and its author. 
The methodology adopted is qualitative, with an analytical-interpretative approach, 
guided by principles of Humanist Cultural Geography and Heideggerian Phenomenology. 
During the research, excerpts from the narrative were analyzed, revealing the tension and 
particularities between Jesus and the World. The results indicate that the writer did not 
feel a sense of belonging to any place other than writing itself, as she experienced the 
world as one of exclusion and ontological homelessness. Moreover, the findings show 
that writing became an instrument for the signification of the world, primarily due to the 
poetic language used by Jesus, which demonstrated her way of perceiving and expressing 
the world. 
 
KEYWORDS: Belonging. Being-in-the-world. Child of the dark. Place. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



SUMÁRIO 
 

1. INTRODUÇÃO..................................................................................................10 

 

2. O SER-NO-MUNDO EM MOVIMENTO: CAROLINA MARIA DE JESUS 

E O CANINDÉ...............................................................................................................14 

2.1 Estar no mundo é ser-com ele...............................................................................15 

2.2 O lugar é um objetivo no futuro............................................................................32 

 

3. A PAUSA: MOMENTO DA ESCRITA............................................................50 

3.1 A escrita como ancoragem do ser-no-mundo........................................................51 

3.2 A escrita poética: onde o espaço se desvela lugar..................................................64 

 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS............................................................................86 

 

REFERÊNCIAS.............................................................................................................91



10 
 

1. INTRODUÇÃO 
 

As reflexões em torno da espacialidade ocupam lugar central no pensamento da 

Geografia Humanista Cultural, sobretudo por partirem da compreensão de que o espaço 

não se configura como realidade neutra ou meramente enquanto coisa material, mas como 

dimensão vivida, experienciada e significada pelo indivíduo. Nesse sentido, conforme 

aponta Yi-Fu Tuan (2013), as relações humanas com o espaço são inevitavelmente 

antropocêntricas, uma vez que emergem dos sentimentos e percepções que constituem a 

experiência do ser-no-mundo. Tal perspectiva, que será aprofundada ao longo deste 

estudo, desloca o enfoque da análise geográfica para além da materialidade objetiva, 

permitindo considerar as nuances existenciais que permeiam o habitar humano. 

É nesse horizonte que se insere o presente trabalho, que toma como objeto de 

análise a obra Quarto de despejo: diário de uma favelada (2020), de Carolina Maria de 

Jesus, sob o viés da Geografia Humanista Cultural e da Fenomenologia Existencial. 

Mesmo que pautada em uma subjetividade ficcional, entende-se que a Literatura tem o 

poder de refletir sobre realidades que, sem ela, passariam despercebidas. A verdade de tal 

argumento é ainda mais forte no caso da obra em questão, uma vez que é uma narrativa 

real que aborda a perspectiva do oprimido. Afirma-se, também, que estudar as relações 

entre ser e espaço a partir de perspectivas subjetivas é uma escolha prolífica, pois o 

espaço vivido pode ser articulado diretamente às experiências existenciais do indivíduo. 

Por essa razão, este trabalho cumpre o propósito de compreender as vicissitudes da 

relação do ser-no-mundo, termo cunhado por Heidegger (2015), e o Mundo.  

O estudo investigará, portanto, a experiência existencial de Carolina Maria de 

Jesus enquanto moradora da Favela do Canindé, espaço que a autora caracterizava como 

sujo, vulgar e sórdido. Publicada originalmente em 1960, a obra inaugural da autora 

constitui um registro singular do cotidiano na Favela do Canindé, localizada às margens 

do Rio Tietê, na cidade de São Paulo, durante a década de 1950. Escrita a partir das 

experiências da autora enquanto mulher negra, catadora de papeis e moradora da favela, 

a narrativa ultrapassa questões de cunho social, racial e, sobretudo, ontológico. Ao longo 

de cinco anos, de 15 de julho de 1955 até 1º de janeiro de 1960, a autora narra a fome, o 

racismo e a exclusão social e expõe, simultaneamente, suas angústias existenciais – suas 

tentativas de encontrar um lugar no mundo e compreender a si própria.  

Nesse contexto, a relação entre Jesus e o espaço da favela apresenta-se marcada 

por tensões profundas. Embora o Canindé constitua o espaço físico no qual a autora viveu 



11 
 

durante anos, a narrativa evidencia reiteradamente sua recusa em aceitar sua condição de 

“favelada”, pois a miséria impossibilitava qualquer sentimento de pertencimento, o que 

motivou a escrita do diário – fato que será visto, ao longo do estudo, enquanto um projeto 

existencial. Paradoxalmente, a origem etimológica do nome “Canindé” aceita três 

versões, são elas: “teu seio”, “tua cama” e “teu manto”. Ainda que tais palavras carreguem 

consigo o sentido de abrigo, calor e aconchego, sabe-se que Jesus jamais descreveria a 

favela por meio destas palavras, preferindo expor a realidade da faceta decadente e podre 

que a sociedade brasileira – na época empenhada em seu projeto modernista de 

urbanização – escolheu não enxergar. 

Nesse contexto, destaca-se a importância da linguagem e das escolhas vocabulares 

de Jesus, que se vale do grotesco – ou, da mera realidade – para narrar a miséria da 

marginalidade. A autora associa o Canindé à escuridão, à prostituição, à morte e à 

decadência moral – a uma prisão infernal. Percebe-se que assim como a solidez do solo é 

ilusória – pois minada pela sujeira, pelo lixo e pelas enchentes do Rio Tietê – até mesmo 

as instituições públicas que, ocasionalmente, a autora visita quando vai até a “cidade” 

(como a autora nomeia a área urbanizada de São Paulo), escondem a realidade sórdida da 

disparidade social e do racismo: são apenas aparentemente estáveis. A autora diferencia, 

assim, dois polos antagônicos: a sala de visitas (a cidade) e o quarto de despejo (a favela). 

A favela é descrita, recorrentemente, como espaço de degradação, apinhamento e 

desamparo, frequentemente associada à ideia do “quarto de despejos”, metáfora que 

condensa a percepção de Jesus acerca de sua condição existencial, espacial e social. Tal 

rejeição suscita questionamentos centrais que ajudaram a delimitar o corpus teórico da 

presente pesquisa: se o Ser tem como base o Mundo, mas Jesus vê-se desconectada desse 

último, em que consiste sua condição de ser? Quais vínculos existenciais a autora 

estabelece com o mundo se o percebe de uma perspectiva exterior e deslocada? A força 

repelente que impede o pertencimento de Jesus origina-se nela ou no espaço? E, 

sobretudo: onde se localiza seu lugar no mundo?  

Para responder a essas indagações, este trabalho fundamenta-se, principalmente, 

nas contribuições teóricas de Martin Heidegger (2011, 2012, 2015), Yi-Fu Tuan (2013), 

Eric Dardel (2015) e Gaston Bachelard (2008). A partir de Heidegger (2015) mobiliza-se 

o conceito principal que intitula o presente trabalho. Assim, todas as considerações giram 

em torno da compreensão de Carolina Maria de Jesus enquanto ser-e-estar-no-mundo, 

isto é, enquanto ente que somente pode ser compreendido em sua totalidade existencial, 

em sua relação com a espacialidade e com a mundanidade das coisas. Cabe destacar que 



12 
 

o autor também atribui outras nomenclaturas ao Ser, que também serão utilizadas ao 

longo do trabalho, como: ser-com, ser-no-mundo e Dasein. Em suma, todas as 

nomenclaturas apontam para uma inseparável conexão entre ser e mundo. A 

fenomenologia heideggeriana oferece subsídios, ainda, a partir da noção de habitar, para 

pensar a existência enquanto inseparável do espaço vivido, compreendendo o habitar não 

apenas como permanência física, mas como construção de sentido e abrigo do ser. 

Para Heidegger (2015), habitar não se reduz ao simples fato de ocupar um espaço 

físico, mas implica resguardar, cuidar e permanecer em um lugar de modo pacificado. 

Habitar pressupõe pertencimento e, sobretudo, a possibilidade de ser. No entanto, em 

Quarto de despejo: diário de uma favelada, observa-se que Jesus está privada dessa 

condição. Ainda que possua uma moradia na favela, ela não habita esse espaço no sentido 

existencial do termo, pois nele não encontra abrigo nem reconhecimento enquanto ser. 

A partir de Tuan (2013), mobilizam-se os conceitos de espaço, lugar, 

espaciosidade e apinhamento, essenciais para compreender como a presença do outro e 

as condições espaciais do ambiente interferem na percepção de liberdade e pertencimento. 

Em consonância, Dardel (2015) contribui com a noção de geograficidade, entendida 

como a relação existencial e sensível que o ser humano estabelece com a Terra. 

Finalmente, Bachelard (2008) colabora com seus conceitos em torno da geopoeticidade 

do espaço, isto é, da força das leituras afetivo-simbólicas acerca do espaço e do papel do 

imaginário humano em seu momento de contemplação, bem como da função da projeção 

afetiva sobre a materialidade dos lugares. 

À luz dessas perspectivas, parte-se da hipótese de que Carolina Maria de Jesus 

não encontra, na Favela do Canindé, as condições necessárias para o habitar no sentido 

heideggeriano. A ausência de vínculos afetivos, a hostilidade do outro e a constante 

sensação de apinhamento impedem a autora de se reconhecer como pertencente àquele 

espaço. Em contrapartida, defende-se que é no ato da escrita que Jesus constrói um lugar 

simbólico, no qual pode exercer sua subjetividade, elaborar sua experiência e resistir à 

condição de exclusão que lhe é imposta. Seguindo essa proposta, a escrita emergiria como 

espaço de pausa, de liberdade e de significação do mundo. 

Dessa forma, o objetivo geral deste trabalho consiste em analisar a perspectiva do 

espaço literário na obra Quarto de despejo: diário de uma favelada, de Carolina Maria de 

Jesus. De maneira mais específica, busca-se explicar como a apreensão geográfica da 

autora evidencia sua concepção de pertencimento no mundo, demonstrar como ela 

persegue identidade e lugar no ato de escrever e examinar de que modo se relaciona com 



13 
 

o espaço a partir de uma perspectiva heideggeriana. Ademais, a metodologia adotada é de 

natureza qualitativa, com enfoque analítico-interpretativo, apoiada em pesquisa 

bibliográfica e na análise de excertos da obra que evidenciam a tensão entre a autora e o 

mundo que a cerca. Além disso, também se dividiu o trabalho em dois capítulos, que 

comunicam com seus conteúdos: o capítulo dois parte da noção de movimento e 

contempla como esse conceito se comunica com a noção de espacialidade e objetivo. Em 

oposição, o capítulo três tratará da pausa que, para Tuan (2013), é o elemento primordial 

para a criação do lugar.   

De maneira mais específica, no segundo capítulo discute-se a relação de Carolina 

Maria de Jesus com a Favela do Canindé, e a análise se volta, especialmente, para a noção 

da movimentação da autora enquanto ser-no-mundo. Nesse momento, parte-se da ideia 

de que a busca por um lugar é um projeto existencial da autora e que, portanto, seu 

caminhar se define pela busca. No terceiro capítulo, enfatiza-se o papel da pausa e da 

escrita na construção de identidade e da significação do espaço. Ademais, examina-se 

também a noção heideggeriana de quadratura, propondo a leitura de uma quadratura 

"quebrada" na experiência existencial da autora e investigando como a escrita assume a 

função de elemento estruturante de seu ser-e-estar-no-mundo. Com isso, espera-se 

demonstrar que, mais do que um simples registro do cotidiano, o diário de Jesus constitui-

se como um espaço de habitar poético e existencial. 

A relevância desta pesquisa manifesta-se tanto no campo dos estudos literários 

quanto no âmbito da Geografia Humanista Cultural. Embora Quarto de despejo seja 

amplamente analisado sob perspectivas sociológicas, antropológicas e interseccionais, 

observa-se uma lacuna no que se refere às leituras que privilegiam o espaço literário e a 

dimensão existencial da relação indivíduo-espaço. Ao propor uma análise interdisciplinar 

que articula literatura, geografia e filosofia, este trabalho busca contribuir para o 

adensamento das discussões sobre geograficidade, pertencimento e habitar, além de 

oferecer uma nova chave de leitura para a obra de Carolina Maria de Jesus. O intuito do 

trabalho é, ainda, repercutir o que Jesus defendia e fazer ecoar seu pensamento. 

 
 

 

 

 



14 
 

2. O SER-NO-MUNDO EM MOVIMENTO: CAROLINA MARIA DE JESUS E 
O CANINDÉ 
 

Neste capítulo, os temas a serem abordados voltam-se à análise da relação entre 

Carolina Maria de Jesus e o espaço da favela, no intuito de elucidar como a noção 

heideggeriana de ser-e-estar-no-mundo é íntima à noção humana de movimento, esforço 

e ao estabelecimento de objetivos existenciais. Será demonstrado de que maneira a autora 

conseguiu transformar seu repúdio pelo espaço em volição, ou seja, em força de ação 

rumo a um objetivo superior: um lugar que acolhesse sua existência.  

Assim, será analisada como a aversão que o espaço suscitava na escritora ganhou 

novas tonalidades e dotou-se de funcionalidade quando se tornou mote literário, isto é, o 

cerne de sua escrita. Dessa maneira, ficará evidente a topofobia1 como o ponto de onde 

Carolina Maria de Jesus conseguiu erigir os pilares de sua existência enquanto ser-no-

mundo. À luz dessa perspectiva, será analisada a percepção subjetiva do espaço a partir 

da perspectiva da autora, uma vez que “A geografia pode [...] exprimir, inscrita no solo e 

na paisagem, a própria concepção de indivíduo, sua maneira de se encontrar, de se ordenar 

enquanto ser individual ou coletivo” (Dardel, 2015, p. 31).  

A partir dessa premissa, entende-se, portanto, que Jesus conseguiu exprimir-se 

enquanto ser-no-mundo2 por meio da leitura atenta da Favela do Canindé e, 

posteriormente, pela percepção desse espaço como elemento estruturante de sua 

existência. Logo, cabe a este capítulo primeiro demonstrar como a paisagem não é 

meramente pictórica, sendo, na verdade, conforme afirma Dardel (2015), essencialmente 

a própria inserção do indivíduo no mundo, lugar de combate pela vida, de manifestação 

do ser com os outros. Em outros termos, é a base do indivíduo enquanto ser social.  

Com esse propósito, o capítulo se estruturará da seguinte maneira: primeiramente 

se discutirá a noção de habitar3 segundo Heidegger como fundamento do ser-e-estar-no-

mundo, a partir das vivências e experiências de Carolina Maria de Jesus enquanto 

 
1 Para Yi-Fu Tuan, o sentimento topofóbico refere-se à aversão ou repulsa a determinados espaços ou 
paisagens.  
2 Para Heidegger, há uma unidade inquebrantável entre ser e mundo. Nessa relação, um não pode ser 
compreendido sem o outro. De acordo com Saramago (2014), o autor usa, também, o termo Dasein 
(existência/transcendência) para designar indiferentemente homem e mundo, sendo o primeiro 
preferencialmente referido com a expressão ser-no-mundo, onde os hifens buscam sublinhar a indissociável 
unidade de seus termos.  
3 HEIDEGGER, Martin. Ensaios e conferências. 8. ed. Tradução de Emmanuel Carneiro Leão, Gilvan 
Fogel, Márcia Sá Cavalcante Schuback. Petrópolis: Vozes; Bragança Paulista: Editora Universitária São 
Francisco, 2012. 
 



15 
 

catadora de papéis e moradora da favela. Em seguida, será demonstrado, dentro da 

cotidianidade de Jesus, quais intentos e atividades determinam a forma pela qual a autora 

habita o mundo, entendendo a existência como um movimento interior dotado de 

intencionalidade. Na primeira seção, portanto, pretende-se evidenciar os intentos e 

atividades que moldaram a relação entre ser e espaço dentro do microcosmos da autora, 

bem como evidenciar as maneiras pelas quais ela buscou pertencer em meio ao 

despertencimento.  

 

2.1. Estar no mundo é ser-com ele  

 

Em meados do século XX, a cidade de São Paulo iniciava seu implacável projeto 

de avanço modernista que não cessaria até os dias atuais. O projeto, que via no avanço 

urbano desordenado um programa de modernização social, deu vazão a problemáticas 

que não foram consideradas na lógica capitalista de desenvolvimento da metrópole: a 

exclusão geográfica, política e social das camadas populares. Foi nesse contexto que a 

Favela do Canindé, localizada às margens do Rio Tietê, emergiu enquanto comunidade 

dos rejeitados em função do empenho governamental de gentrificação da capital paulista.  

Assim, em 1948, ano em que se firmou enquanto um ponto de assentamento de 

indivíduos marginalizados, o Canindé tornou-se, também, o espaço em que a autora 

Carolina Maria de Jesus foi compelida a residir. Como resultado de seu descontentamento 

com a vida na favela e de suas vivências em situação de extrema vulnerabilidade, a autora 

retratou, em Quarto de despejo: diário de uma favelada (2020), a Favela do Canindé 

enquanto um lugar cuja identidade4 suscitava na autora uma forma de envolvimento 

exterior a ela. Essa exterioridade existencial5, de acordo com Relph (1976), se expressa 

quando um indivíduo se sente deslocado ou “fora do lugar”. Um espaço, portanto, ao qual 

Jesus não se reconhecia pertencente.  

Dentro desse mesmo recorte, é indubitável que o vínculo entre Jesus e a Favela do 

Canindé se configurou como uma relação topofóbica. Se há, portanto, um ponto de partida 

do qual se pode nortear as discussões em torno da autora e do espaço, reside no fato de 

que fora a aversão pela vida às margens que motivara seu intento de tornar-se escritora. 

 
4 Uma das mais importantes noções em Relph é a identidade dos lugares. Essa identidade se expressa pelas 
diferentes formas de envolvimento com o lugar, determinadas pelo autor enquanto exterioridade e 
interioridade.  
5 Originalmente existential outsideness, o termo é cunhado por Relph na obra Place and Placelessness 
(1976). 



16 
 

Assim, impulsionada pela força repelente que a envolvia, isto é, a miséria que reinava 

despótica no espaço nomeado pela autora como “quarto de despejo”, Jesus inicia seu 

diário no dia 15 de julho de 1955. Tal circunstância, cabe destacar, é resultado de seu 

descontentamento com o momento presente enquanto ente no mundo. O ato de iniciar o 

diário, por sua vez, representa a busca por um lugar que a acolhesse verdadeiramente.  

O propósito de Jesus era, sobretudo, romper quaisquer laços com a favela e as 

pessoas da periferia, contudo, paradoxalmente, fora por meio da escrita sobre aquele 

espaço que seu desejo, eventualmente, se efetivou. No entanto, é errôneo resumir a 

interação indivíduo-espaço, nesse contexto, aos sentimentos negativos suscitados nessa 

relação. Assim, o que se propõe, nesse momento, é analisar o que havia de intrínseco 

nesse entrelaçamento forçado entre Carolina Maria de Jesus, enquanto ser-no-mundo6 e 

o próprio mundo. Afinal, a compreensão desse mundo circundante é pertinente na medida 

em que diz respeito não somente ao espaço de (sobre)vivência diária, a favela, mas 

também aos espaços que Jesus explorou e conheceu para além dali, em sua experiência 

enquanto catadora de papéis e, posteriormente, como escritora reconhecida pelo público. 

É importante destacar que, para muitos geógrafos da Geografia Humanista 

Cultural, a experiência do lar constitui essencialmente o conceito de lugar, que seria um 

ambiente de proteção e familiaridade. É em vista desse aspecto, inegavelmente ausente 

em Quarto de despejo: diário de uma favelada (2020), que se desenvolvem as principais 

discussões do presente tópico. De acordo com Relph (2014), essas comparações com a 

noção de lar são importantes na medida em que “permitem entender lugar pela ausência, 

tanto quanto pela presença” (Relph, 2014, p. 25). Essa concepção-base em torno do lar 

também inspirou propostas mais complexas acerca do lugar, tal qual a noção 

heideggeriana de espacialidade7, que será mobilizada ao longo da presente reflexão. 

Parte-se, inicialmente, da convicção acerca da topofobia presente na relação ente-

espaço. Contudo, para aprofundar essa discussão, é necessário retomar o conceito de lugar 

de Relph (2014), especialmente no que se refere à noção de identidade, pois o Canindé, 

fosse por alienação, fosse por seus atributos físicos esteticamente desagradáveis, era um 

ambiente que despertava aversão e, sobretudo, a sensação de não pertencer. Assim, a 

 
6 Para Heidegger, ser-no-mundo não significa apenas estar fisicamente num espaço. Esse conceito descreve 
a condição fundamental da existência: o ser humano é sempre inserido num contexto de relações, 
significados e práticas. Logo, para o autor, “cada coisa ganha seu sentido apenas a partir da conjuntura em 
que a encontramos e jamais a partir de si mesma, tomada isoladamente” (Saramago, 2014, p. 195). 
7 As considerações de Heidegger em torno dos conceitos de lugar e espaço costumam ser cunhadas pelo 
autor como “espacialidade”. 



17 
 

partir dessa definição, a topofobia de Jesus em relação ao Canindé pode ser compreendida 

não somente como um sentimento individual, mas como resultado de uma espacialidade 

compartilhada, incapaz de promover o pertencimento. Para melhor ilustrar esse fato, 

propõe-se perscrutar o seguinte trecho do diário:  

 
Percebi que chegaram novas pessoas para a favela. Estão maltrapilhas e as 
faces desnutridas. Improvisaram um barracão. Condoí-me de ver tantas agruras 
reservadas aos proletarios. Fitei a nova companheira de infortunio. Ela olhava 
a favela, suas lamas e suas crianças pauperrimas. Foi o olhar mais triste que eu 
já presenciei. Talvez ela não mais tem ilusão. Entregou sua vida aos cuidados 
da vida (Jesus, 2020, p. 48-49). 

 

Conforme a autora explicita, percebe-se como a Favela do Canindé fora um 

ambiente fabricado, deliberadamente, para oprimir e excluir. Era o espaço onde os 

“rejeitos” da sociedade eram descartados. Sua própria origem revela a verdade desse 

argumento, pois o Canindé fora um terreno público destinado a alocar famílias despejadas 

de outros cortiços da capital paulista, demolidos para dar lugar a edifícios que 

representassem o avanço modernista de então. Nesse espaço, devido à falta de 

infraestrutura, os moradores levantavam seus barracos com materiais improvisados 

retirados do lixo, ressignificando as ruínas e os vestígios da favela.  

Em função disso, a inorganicidade de seu impacto estético era tamanha que, até 

mesmo para olhos que a viam pela primeira vez, o sentimento de rejeição pelo espaço já 

poderia ser sentido. A lama, sujeira, lixo, carcaças e urubus eram alguns dos componentes 

que compunham a aparência repugnante a qual Jesus faz alusão. Assim, enquanto a 

urbanização avançava na cidade, os “favelados” ressignificavam seus despejos, tornando 

o inútil, útil. Por essa razão, a autora faz constantes referências a suas buscas por materiais 

no lixo, como ao afirmar: “[...] As segunda-feiras eu não gosto de perder. Saio cedo poque 

encontra-se muitas coisas no lixo. [...] Quando cheguei em casa deitei porque eu catei uns 

trinta quilos de ferros e latas” (Jesus, 2020, p. 105).  

Contudo, fazer erigir lares em meio ao lixo requer não só materiais, mas também 

a tonalidade afetiva inerente aos espaços que acolhem o ser. Em outros termos, enquanto 

uma habitação descreve a fisicalidade uma casa, um lar diz respeito à segurança, abrigo, 

acolhimento e calor. Por essa razão, em meio ao lixo e à miséria, os moradores do Canindé 

sentiam apenas as agruras da existência, pois: 

 
Por serem signos duplos, capazes de atrelar indistintamente a recordação e o 
esquecimento [...], as ruínas, no entanto, são capazes de estampar (mesmo que 



18 
 

precariamente) a presentificação de uma ausência e, inversamente, a ausência 
de uma presença (Sedlmayer, 2024, p. 45). 

 

Ainda que contornassem a falta da casa “metamorfizando” o lixo8, a favela era 

um ambiente onde a força da ausência se sobrepunha a qualquer sentimento. Era um 

ambiente cujos alicerces, conforme afirmara Jesus, eram “[...] a lama podre, os 

excrementos e a pinga” (Jesus, 2020, p. 49). Em outras palavras, era um espaço que não 

suscitava a sensação de lar em Jesus, isto é, onde não havia a possibilidade de pertencer. 

Para Relph (1976), isso provém do fato de que a sensação de pertencer – ou não pertencer 

– é entendida na perspectiva de sentir-se “dentro” ou “fora” de um determinado espaço.  

Nesse sentido, é o espaço quem rejeita o indivíduo. Esse último, por sua parte, o 

experimenta de maneira exterior, como se estivesse do lado de fora. Seguindo essa linha 

de raciocínio, torna-se mais compreensível a razão pela qual a aversão pelo espaço e a 

sensação de despertencimento não era exclusiva à autora, conforme indica o trecho 

anteriormente analisado. Nesse sentido, é o espaço, e não os entes nele inseridos, que cria 

distanciamento e rejeição. Segundo o autor, esses indivíduos têm a noção de que um 

sentido envolve tais espaços e lhes é negado – pois são incapazes de participar desses 

significados. Assim, nas palavras do autor:  

 
O existential outsideness envolve um distanciamento autoconsciente e 
reflexivo, uma alienação das pessoas e dos lugares, a falta de um lar, uma 
sensação de irrealidade do mundo e de não pertencimento. Sob tal perspectiva, 
os lugares não podem ser centros significativos da existência, mas são, na 
melhor das hipóteses, cenários para atividades sem sentido — meras quimeras 
— e, no pior dos casos, verdadeiros vazios (Relph, 1976, p. 51, tradução 
nossa). 9 
 

Logo, seguindo a acepção de Relph (1976), constata-se, entre os indivíduos que 

habitavam a Favela do Canindé, a consciência de que existia alhures um sentimento que, 

ali, lhes era negado. Por essa razão, o olhar vazio presenciado por Jesus em sua “nova 

companheira de infortúnio” pode se caracterizar como um reflexo da inexpressividade 

ou, ainda, da falta de sentido que o próprio espaço emanava. Tal afirmação é possível 

pois, para o autor, no existential outsideness, a identidade dos lugares é destituída de 

 
8 Para uma discussão mais abrangente em torno da ressignificação dos resíduos, recorrer ao capítulo “A 
salvação pelos restos: Carolina Maria de Jesus”, do livro Quem não tem cão caça com gato: estudando a 
gambiarra (2024), de Sabrina Sedlmayer. 
9 No original: “Existential outsideness involves a selfconscious and reflective uninvolvement, an alienation 
from people and places, homelessness, a sense of the unreality of the world, and of not belonging. From 
such a perspective places cannot be significant centres of existence, but are at best backgrounds to activities 
that are without sense, mere chimeras, and at worst are voids” (Relph, 1976, p. 51). 



19 
 

sentido e distingue-se apenas por sua superficialidade. No caso em questão, o espaço se 

distingue pela dureza de seu impacto estético e pelo aspecto anômalo que sua carência 

provocava.  

Além disso, ainda no que diz respeito a sua insatisfação pelo Canindé, a autora 

pontua em uma das primeiras páginas registradas, cinco dias após o início do diário: “Eu 

não estou descontente com a profissão que exerço. Já habituei-me a andar suja. Já faz oito 

anos que cato papel. O desgosto que tenho é residir em favela” (Jesus, 2020, p. 28). Nesse 

sentido, percebe-se que sua maior insatisfação enquanto indivíduo não seria a humildade 

de sua profissão, nem mesmo as condições impostas pela natureza de seu trabalho, isto é, 

o “andar suja”, mas sim o fato de ter estabelecido morada naquele ambiente, descrito pela 

autora como “o pior cortiço que existe” (ibid., p. 30). Assim, para demonstrar seu 

descontentamento com o momento presente, a hostilidade da favela é relembrada pela 

autora, consistentemente, ao longo do diário – ora de maneira fortuita, ora de maneira 

premeditada.  

Em dado momento, por exemplo, a autora narra a seguinte gradação de ações: 

“Comprei pão, leite, paguei o que devia [...] Cheguei no inferno. Abri a porta e pus os 

meninos para fora” (ibid., p. 22). Nesse trecho, evidencia-se, de maneira concisa e simples 

– sobretudo na escolha lexical, ao nomear o espaço enquanto um “inferno” –, a postura 

de rejeição e desapreço que perpassa a representação do Canindé ao longo de todo o diário 

de Jesus. Nota-se, ainda no mesmo trecho, como a autora se propõe a retratar a banalidade 

do dia a dia, ao mesmo tempo que, nas entrelinhas e nas escolhas lexicais, ela demonstra 

seu descontentamento. Essa casualidade, mesclada às críticas pontuais, é o que permite à 

escritora, por meio de sua subjetividade, denunciar o espaço como um rebento da miséria.  

Tal padrão de escrita, simples e direto, repete-se também noutros momentos, nos 

quais a voz de sua consciência transcorre de forma fluida à medida que o dia é registrado. 

Ao mesmo tempo, Jesus demonstra suas consternações enquanto moradora da favela com 

casualidade formal, típica de seus escritos – estilo que faz com que o diário se assemelhe, 

muitas vezes, a uma conversa descontraída com o leitor. A título de exemplo, recorre-se 

à seguinte passagem: “[...] Vesti o José Carlos para ir na escola. Quando eu estava na rua, 

comecei a ficar nervosa. Todos os dias é a mesma luta. Andar igual um judeu errante atraz 

de dinheiro, e o dinheiro que se ganha não dá pra nada” (Jesus, 2020, p. 65).  

Concomitantemente, percebe-se, em ambos os trechos – referentes às páginas 22 

e 65, respectivamente – um aspecto em comum: a autora retrata as vicissitudes de sua 

vida decorrentes de sua situação enquanto moradora da favela. A partir desse argumento, 



20 
 

afirma-se que somente ao entender-se enquanto “favelada” e ao narrar a facticidade10 de 

sua existência que Carolina Maria de Jesus logra compreender-se enquanto ser-no-

mundo. Nesse sentido, depreende-se que a autora constrói sua espacialidade11, ou seja, 

sua compreensão e interpretação acerca do entorno, tomando como referência primordial 

seu mundo circundante, conforme afirma Saramago (2014). Logo, sua condição social de 

“favelada” – rótulo reiterado pela autora contundentemente ao longo da obra – torna-se o 

eixo central de sua relação com o mundo.  

Afirma-se, portanto, que sua condição (socio)geográfica converte-se em marca 

identitária na medida em que a autora reclama para si, em seu diário, esse modo de ser-

estar-no-mundo. Na mesma medida, afirma-se que essa realidade só é possível por meio 

da escrita diarística, que permite à autora o voltar-se sobre si, o entender-se por meio da 

descrição do vivido, maturando, assim, a factualidade do mundo por meio da dedicação 

à escrita. Para melhor ilustração desse raciocínio, recorre-se ao seguinte trecho, de 20 de 

maio de 1958, quando a autora escreve:  

 
Abri a janela e vi as mulheres que passam rápidas com seus agasalhos 
descorados e gastos pelo tempo. Daqui a uns tempos estes palitol que elas 
ganharam de outras e que de há muito devia estar num museu, vão ser 
substituídos por outros. E os politicos que há de nos dar. Devo incluir-me, 
porque eu também sou favelada. Sou rebotalho. Estou no quarto de despejo, e 
o que está no quarto de despejo ou queima-se ou joga-se no lixo (Jesus, 2020, 
p. 41). 
 

Percebe-se, novamente, como Jesus consegue estabelecer a construção discursiva 

de sua obra em torno de um eixo fundamental: o envolvimento com o Canindé. Assim, 

muito embora esse elo se estabeleça por meio de uma relação de desprezo e desapego, a 

autora reconhece a si mesma enquanto “pertencente” àquele espaço, ainda que não se 

sinta pertencida por ele numa dimensão afetiva.  

Ademais, nesse fragmento, é possível notar uma luta interna, de cunho ontológico. 

A autora mostra-se relutante em aderir ao “lugar-comum” que compartilha com as 

mulheres que observa de sua janela. Ainda assim, é categórica ao afirmar: “Devo incluir-

me, porque eu também sou favelada” (ibid.). Tal declaração evidencia uma tensão 

identitária decorrente do olhar aguçado que Jesus dispunha para as miudezas da vida 

 
10 Para Heidegger, a facticidade refere-se ao conjunto de condições existenciais que o ser humano não 
escolhe, sendo lançado num mundo determinado por circunstâncias específicas, como a época e lugar de 
nascimento, a família, a cultura e a classe social. 
11 “[De acordo com] a abordagem heideggeriana das questões que envolvem o lugar, [...] [é] a partir de 
determinadas situações concretas, inseridas numa cotidianidade imediata, [que] se nos apresenta 
fenomenologicamente o mundo” (Saramago, 2014, p. 194). 



21 
 

naquele ambiente, afinal, aceitar o rótulo de “favelada” significava, também, ceder à 

realidade que ele revela e reconhecer-se na miséria. Nas palavras da autora, reconhecer-

se “rebotalho”.  

Portanto, de acordo com tal leitura, Jesus reconhece sua inserção espacial e social, 

mas manifesta, nas entrelinhas, um distanciamento emocional – em função da rede de 

remissões12 que o uso do título “favelada” suscita. À luz dessa perspectiva, a relutância 

de Jesus em afirmar-se enquanto parte da favela demonstra uma espécie de indefinição 

ontológica. Em outros termos, assumindo uma perspectiva heideggeriana, a existência da 

autora mostra-se tencionada pela seguinte problemática: se é um ser-no-mundo e se seu 

mundo mais próximo é a favela, mas não se reconhece plenamente pertencente a essa 

última, em que consiste, afinal, sua condição de ser?  

É precisamente nesse ponto que se evidencia a problemática central da discussão 

em andamento, afinal, o significado profundo da rede de remissões à qual a alcunha 

“favelada” se refere é: exclusão, estigmatização (racial e social) e, sobretudo, indefinição. 

Em outros termos, é possível interpretar a denominação “favelado”, no contexto deste 

estudo, como um eufemismo para aquele que não tem morada, aquele cuja existência está 

sempre vinculada ao espaço, muitas vezes inabitável, que habita. É justamente nesse 

aspecto que se delineia a indeterminação ontológica da autora, pois perceber-se vinculada 

àquele ambiente é, em sua visão de mundo, uma questão que lhe causa angústia e impede 

de viver autenticamente.  

Essa indeterminação que perpassa a vivência de Jesus é o cerne para compreendê-

la enquanto um ser-no-mundo, pois, para Heidegger (2015), o sujeito não tem uma 

essência pronta: o Dasein é marcado pela possibilidade – para o filósofo, o ser-aí13 é um 

modo de ser possível, em constante construção. Analisa-se, a partir de então, qual o papel 

do lugar – ou da falta dele – nesse jogo de possibilidades e edificação de si. Adentrando 

esse raciocínio, recorre-se outra vez a Relph (2014), segundo o qual é possível 

compreender a noção de lugar tanto pela presença quanto pela ausência do sentimento de 

lar. Assim, as distinções propostas pelo autor entre lugar e “não-lugar” encontram seu 

correlato nas distinções entre um ser-no-mundo que atribui significação à própria 

 
12 Para Heidegger, o mundo é constituído de uma rede de remissões, onde cada coisa deve ser entendida na 
relação que mantém com o todo e jamais de forma isolada e desprovida de contexto. Logo, a compreensão 
e interpretação do mundo circundante deve sempre se fundamentar nesse caráter de encontro do mundo. 
13Conceito de Heidegger (2015) que propõe uma alcunha para o ser-no-mundo que permite entendê-lo 
enquanto um ente de possibilidades.  



22 
 

existência e um ente14 que vive o mundo em “despertencimento”, ou seja, em um espaço 

desprovido de significado.  

Para melhor ilustrar esse argumento, retoma-se Relph (1976), segundo o qual, para 

que o indivíduo se perceba em um lar, é necessário que esteja em existencial insideness15, 

ou seja, que reconheça, por meio de seus sentimentos, o acolhimento e a identificação 

profunda com o lugar. Assim, para o autor: 

 
Estar dentro de um lugar e experimentá-lo tão completamente quanto possível 
não significa que, existencialmente, sejamos insiders. A forma mais 
fundamental de insideness é aquela em que um lugar é vivenciado sem reflexão 
deliberada e autoconsciente, mas está pleno de significados (Relph, 1976, p. 
55, tradução nossa). 16 

 

À luz dessa consideração, portanto, pode-se afirmar que a indefinição ontológica 

de Jesus deságua no fato de que, apesar de “estar dentro” da favela (fisicamente) e 

experimentá-la de maneira cotidiana, inexiste a sensação de lar, genuína e orgânica, que 

acompanha o existencial insideness, ou seja, sem a reflexão deliberada e autoconsciente 

que Relph (1976) descreve. Além disso, do trecho também se destaca que a favela não 

era vivenciada de maneira espontânea e o próprio projeto de documentação sobre o espaço 

pela autora é o maior fato comprovador disto. A própria motivação de sua escrita está no 

fato de que vive em existencial outsideness com o ambiente, que não acolhe aos seus 

habitantes.  

Como Jesus pontuara em dado momento, esse não acolhimento pelo espaço era o 

que justificava “[...] a existencia infausta dos marginais” (Jesus, 2020, p. 43), isto é, uma 

existência fundada no sentimento de não pertencer a lugar nenhum, tal qual uma 

impossibilidade de reconhecer o mundo enquanto um lugar. Sobre essa questão, é 

relevante que se entenda, primeiramente, que grande parte da identidade de Jesus 

enquanto ser-no-mundo assenta-se na problemática de sua topofobia ou, ainda, de seu 

desenraizamento17 com relação ao espaço.  

 
14 Para Heidegger, o mundo abriga entes, conceito que inclui coisas e indivíduos. Segundo essa lógica, o 
ser-no-mundo é um ente “privilegiado”, pois, por meio de sua consciência, percebe e se relaciona com o 
mundo de maneira diferente que os outros entes. 
15 O existencial insideness caracteriza o pertencimento a um lugar e a identificação profunda e completa 
com ele. 
16 “To be inside a place and to experience it as completely as we can does not mean that existentially we 
are insiders. The most fundamental form of insideness is that in which a place is experienced without 
deliberate and selfconscious reflection yet is full with significances” (Relph, 1976, p. 55). 
17 Para Heidegger, o desenraizamento é um sentimento decorrente de uma vida vivida sem sentido. Para o 
presente estudo, é relevante considerar que a perda de sentido, no caso em questão, é resultado de uma 
experiência existencial vivida em despertencimento com o espaço. 



23 
 

Além disso, é necessário reconhecer que, no caso de Carolina Maria de Jesus, esse 

desenraizamento não é apenas ontológico: ele é também histórico e racializado. Sua 

impossibilidade de habitar plenamente – no sentido existencial de estar-no-mundo – é 

atravessada pelo racismo, que produz barreiras simbólicas e materiais a sua existência. 

Assim, a rejeição que a autora experiencia não provém, unicamente, do espaço da favela, 

mas também de toda estrutura social que a envolve. A autora, portanto, é excluída não só 

de estar em um lugar digno, como também de ser de maneira digna. 

Assim, embora a análise desenvolvida foque em uma perspectiva 

fenomenológico-heideggeriana que diz respeito, sobretudo, ao ser humano, é essencial 

adicionar que a experiência existencial de Jesus é atravessada pelo racismo estrutural 

brasileiro. Nesse sentido, entende-se que grande parte do desenraizamento experienciado 

pela autora também perpassa um viés racial de rejeição e inadequação. O argumento, 

portanto, de que Jesus não tem raízes em nenhum espaço também encontra justificativas 

no fato de que, enquanto mulher negra, a sociedade a rejeita, ou seja, o seu ser é rejeitado. 

Desse modo, a afirmação de Relph (1976) torna-se particularmente significativa:   

 
A pessoa que não possui nenhum lugar com o qual se identifica é, na prática, 
sem lar, sem raízes. Mas alguém que vivencia um lugar a partir da atitude de 
existential insideness é parte desse lugar, e ele é parte dessa pessoa. Então, 
passa a existir entre lugar e pessoa um vínculo forte e profundo [...] (Relph, 
1976, p. 55, tradução nossa). 18 
 

Ao mesmo tempo, muito embora o desenraizamento seja causador da desconexão 

de Jesus com o ambiente, esse sentimento é também relevante na medida em que 

estabelece, na forma de ausência, uma necessidade ontológica de enraizamento, de 

conexão com outro lugar que não a Favela do Canindé. É a partir do desenraizamento, 

portanto, que Jesus passa a buscar o existential insideness cunhado por Relph (1976). No 

entanto, também nessa busca encontra-se um imbróglio, pois o racismo opera como uma 

força interseccional que a impede – enquanto mulher negra, sobretudo, – de perceber o 

mundo enquanto abrigo.  

O impasse da autora reside no fato de que, dentro de uma sociedade racista, o 

deslocamento físico não garantiria um pertencimento ontológico, pois seu estranhamento 

não se circunscreve ao Canindé, ele acompanha, também, o corpo racializado que habita 

 
18 No original: “The person who has no place with which he identifies is in effect homeless, without roots. 
But someone who docs experience a place from the attitude of existential insideness is part of that place 
and it is part of [them]. Then there exists between place and person a strong and profound bond” (Relph, 
1976, p. 55). 



24 
 

o mundo. Nesse sentido, sua condição ilustra o que Saramago (2014) descreve como a 

experiência originária de “não se sentir em casa” e, a partir disso, perscrutar o mundo em 

busca de um lar. No caso em questão, a busca é radicalizada pelas estruturas sociais e 

raciais que negam lugar ao sujeito negro. Por isso, é importante levar em consideração: 
 

[...] que a importância do sentido mais profundo do lugar se conecta 
diretamente – na forma de contraponto – com a experiência de 
desenraizamento [...]. Esse desenraizamento, bem como o sentimento de 
estranheza, que atravessa, mais ou menos veladamente, nosso estar no mundo, 
podem ser traduzidos pela expressão não se sentir em casa. Tal sentimento é, 
para Heidegger, existencial e ontologicamente, o fenômeno mais originário 
(Saramago, 2014, p. 205). 

 

De acordo com tal leitura, portanto, a Favela do Canindé é, para Jesus, um 

ambiente que a impede de “fincar raízes”, condição primordial para a existência plena do 

ser-no-mundo. Além disso, esse espaço não é apenas o cenário da vida da autora, mas a 

materialização de um impedimento: o espaço hostil priva quaisquer possibilidades de 

“fincar raízes”, condição primordial para o habitar pleno. Ademais, revela também um 

fundo racial, pois, mesmo quando desvinculada da alcunha de “favelada”, Jesus é 

atravessada pelo racismo estrutural que não garante à pessoa negra as possibilidades de 

firmar um lugar, isto é, de sentir-se abrigado e protegido no mundo.  

Paradoxalmente, da perspectiva fenomenológica, é justamente a incapacidade de 

firmar-se no espaço que permite compreendê-la de maneira mais íntima, pois revela a 

necessidade existencial e ontológica do ser de configurar morada no mundo. Em termos 

mais simples, é a ausência do sentimento de pertencimento que estabelece seus projetos 

existenciais de busca por um lugar e por identidade – a busca por uma existência 

autêntica. Nesse sentido, entende-se que a autora é movida por forças que a antecedem e 

excedem, forças primordiais ao ser-no-mundo que a impulsionam na procura por um 

abrigo da existência.  

É importante destacar, ainda, que esse traço fundamental da identidade da autora 

não constitui um impeditivo para o estabelecimento de seus projetos existenciais, mas os 

fortalece. A título de exemplo, cita-se o episódio referente ao dia 16 de junho de 1955, no 

qual Jesus relata:  

 
[...] Eu escrevia peças e apresentava aos diretores de circos. Eles respondia-
me:  
– É pena você ser preta. 
Esquecendo eles que eu adoro a minha pele negra, e o meu cabelo rustico. Eu 
até acho o cabelo de negro mais iducado do que o cabelo de branco. Porque o 



25 
 

cabelo de preto onde põe, fica. É obediente. E o cabelo de branco, é só dar um 
movimento na cabeça ele já sai do lugar. É indisciplinado. Se é que existe 
reincarnações, eu quero voltar sempre preta (Jesus, 2020, p. 64).  

 

Seguindo essa análise e retomando a problemática em torno da rede de remissões, 

tomar posse do termo “favelada” é afirmar-se presente não apenas na materialidade do 

espaço, antes é fazer prevalecer a referencialidade da palavra, que simboliza o próprio 

existir da autora e de seus companheiros, invisibilizados pelas chagas da segregação 

social, como seres desenraizados no mundo. Afinal, como Jesus declara em 19 de maio 

de 1958: “[...] Aqui na favela quase todos lutam com dificuldades para viver. Mas quem 

manifesta o que sofre é só eu. E faço isto em prol dos outros” (Jesus, 2020, p. 40). Nesse 

sentido, a autora se apropria de sua identidade espacializada, ao mesmo tempo que se 

reconhece numa condição de “exílio existencial”, para em seguida denunciar essa maneira 

de existir.  

Essa declaração, além de sugerir que o trabalho de Jesus enquanto escritora tinha 

intencionalidade, revela, ainda, uma tentativa de conciliação com a comunidade do 

Canindé demonstrada também noutros momentos ao longo do diário e traz em si a ideia 

de que um ente jamais é sozinho no mundo. Para melhor ilustrar esse ponto de vista, 

recorre-se a Heidegger (2015), segundo o qual um indivíduo sempre existe em relação às 

coisas e aos outros. De acordo com essa perspectiva, portanto, para entender-se enquanto 

ser, foi necessário que Jesus se localizasse dentro de uma comunidade, onde a existência 

é compartilhada com todos os outros e com as coisas que não são o eu. Assim, 

ilustrativamente, a localização do eu no espaço simboliza um ponto de ancoragem 

existencial, isto é, a demarcação de sua presença no mundo. 

Além disso, conforme afirmou Marandola Jr. (2009), os outros não significa 

simplesmente os demais além do indivíduo, do qual o eu se isolaria: “Os outros, ao 

contrário, são aqueles dos quais ninguém se diferencia propriamente, entre os quais 

também se está” (Marandola Jr., 2009, p. 9). À vista desse fato, percebe-se, no trecho 

supracitado, referente à página 40 do diário, que Jesus compartilhava certa empatia com 

seus companheiros, pois se via refletida neles próprios – que também carregavam o peso 

da alcunha “favelados”. Logo, de acordo com essa análise, “A relação ontológica com os 

outros torna-se, pois, projeção do próprio ser para si mesmo num outro. O outro é um 

duplo de si mesmo” (Heidegger, 2015, p. 181). Esse gesto ontológico, por sua parte, de 

perceber-se no outro, fica evidente nos escritos de Jesus. 



26 
 

Também noutros momentos, a autora segue a tendência de localizar a si e a seus 

vizinhos dentro de um mesmo espaço e grupo, enquanto uma comunidade de 

“desajustados” (Jesus, 2020, p. 43). Assim, conforme se depreende no seguinte 

fragmento, evidenciado pelo uso da 1ª pessoa do plural, nota-se como a afirmação é um 

reconhecimento de si própria nos outros: “Duro é o pão que nós comemos. Dura é a cama 

que [nós] dormimos. Dura é a vida do favelado” (ibid., p. 44). Seguindo essa análise, é 

coerente afirmar que a declaração de Jesus é um exercício daquilo posto anteriormente 

por Marandola (2009), uma vez que todo ser-no-mundo somente se põe em se opondo, 

ou seja, se reconhece enquanto um ao reconhecer aquele que não é. Nesse processo, 

percebe-se pertencente a um todo, pois, para Heidegger (2015), esse fenômeno constrói, 

ontologicamente, uma ponte entre o próprio eu isolado e o outro sujeito.  

Tal afirmação é possível na medida em que, de um ponto de visto ontológico, os 

outros não são simplesmente sujeitos alheios ao eu e ao mundo, visto que eles próprios 

são, por definição, copresença19, de acordo com a acepção heideggeriana. Assim, nas 

palavras do autor, “A abertura da copresença dos outros, pertencente ao ser-com, 

significa: na compreensão do ser da presença já subsiste uma compreensão dos outros, 

porque seu ser é ser-com” (Heidegger, 2015, p. 180).  

Partindo dessa definição, argumenta-se que Jesus jamais poderia compreender-se 

isoladamente, pois o ser é sempre com os outros. Percebe-se, no trecho do diário, que sua 

identidade é moldada, portanto, por meio da referida copresença, que é intransponível ao 

ser-no-mundo. Assim, mesmo que a autora, em certo nível, rejeite seus vizinhos, a 

existência desses enquanto “os outros” já é, por si só, um consolidador da própria 

existência de Jesus enquanto ente. Além disso, reconhecer-se enquanto parte da 

comunidade demonstra uma tentativa de conciliação com o espaço, pois revela a 

necessidade ontológica de se ver pertencida. 

Ainda tomando para análise a passagem previamente citada de Jesus, concernente 

ao dia 19 de maio de 1958, acrescenta-se a essa linha de pensamento que a autora, nesse 

enunciado, não somente se afirma enquanto eu, como o faz, também, com a existência 

dos outros. Para tal gesto de afirmação identitário-ontológico, era necessário um ato 

fundamental: a configuração do lugar ao demarcar “Aqui na favela [...]” (Jesus, 2020, p. 

 
19 “Enquanto ser-com, a presença é, essencialmente, em virtude dos outros. Isso deve ser entendido, em sua 
essência, como um enunciado existencial. Mesmo quando cada presença fática não se volta para os outros, 
quando acredita não precisar deles ou quando os dispensa, ela ainda é no modo de ser-com” (Heidegger, 
2015, p. 180). 



27 
 

40), ancorando simbólica e geograficamente sua condição de indivíduo, pois “as coisas 

detêm não apenas o poder de reunir os indivíduos em torno de si, mas também o de 

configurar lugares [...]” (Saramago, 2014, p. 195). De acordo com tal leitura, a declaração 

de Jesus é capaz de desvelar o espaço indiferenciado em lugar, na medida em que: 

  
A delimitação própria dos lugares se vincula principalmente à definição de uma 
identidade: um lugar é sempre um onde particular, com um caráter próprio, 
construído ao longo de um tempo. Essa identidade é partilhada, muito 
estreitamente, com os entes que nele se encontram (ibid., p. 205). 
 

Dessa maneira, levando em consideração tais aspectos, perde um pouco de 

densidade argumentativa a problemática do “exílio existencial” da autora, que se 

sobressai quando analisado o espaço apenas por meio da geometria pura, isto é, quando 

o Canindé é analisado de maneira estritamente objetiva, desconsiderando as 

particularidades da vida de Jesus. Em contrapartida, ao perceber o lugar como um espaço 

a ser construído – por meio da afirmação de uma identidade em comum com os outros – 

e a entendê-lo a partir da noção de conectividade com esses e com as coisas, torna-se mais 

viável afirmar Jesus enquanto um ser-no-mundo, pois “Lugar [...] refere-se à 

particularidade e à conectividade com a qual sempre experienciamos o mundo. Às vezes 

é rico, às vezes é fraco, mas é uma inescapável parte do ser” (Relph, 2014, p. 29).  

Nesse sentido, é necessário tomar para análise as circunstâncias da vida do ser-

no-mundo – os pormenores de seu relacionamento com todo o resto que o circunda. Tal 

fato está em conformidade com o que sustenta Heidegger (2015), que afirma que entender 

o indivíduo implica compreender, primeiramente, sua vinculação ontológica com a noção 

de lugar. Essa última, por sua parte, consiste não só no espaço físico com o qual se 

compartilha afeto, apego ou abrigo; consiste, antes, no conjunto dos fenômenos que 

tornam a existência compreensível para a humanidade. Na realidade, para o autor, as 

sensações que determinado espaço suscita no ser podem, sim, serem fatores auxiliares 

para a compreensão da noção de espacialidade, entretanto é o ocupar-se, o deslocar-se e, 

sobretudo, o habitar do indivíduo que determinam, de fato, a relação entre ser e mundo.  

Valendo-se da perspectiva heideggeriana de lugar, portanto, Carolina Maria de 

Jesus (ser) não poderia, jamais, se compreender enquanto ser-no-mundo sem, antes, 

localizar-se em um lugar, localizar-se, dentro de seu contexto, enquanto uma mulher 

vinculada à favela (mundo) e suas vicissitudes, pois: 

 



28 
 

O lugar, ou a localidade, desempenha [...] um papel fundamental na 
constituição do mundo, considerando-se mundo tanto o conjunto físico de seus 
arredores como a própria ordem de sentido que torna a existência 
compreensível para nós (Saramago, 2014, p. 195). 
 

Dessa maneira, retratar a realidade do ambiente da favela, isto é, a rede mundana 

de significatividade do Canindé, permitia a Jesus interpretar seu microcosmos e entender-

se enquanto indivíduo a partir de sua subjetividade. Em outros termos, do ponto de vista 

fenomenológico, a documentação do lugar era uma espécie de abertura de sentido20 para 

Jesus, o que permite ao presente estudo entendê-la enquanto ser-no-mundo. Afinal, “lugar 

é onde conflui a experiência cotidiana, e como essa experiência se abre para o mundo” 

(Relph, 2014, p. 29). 

De acordo com essa leitura, portanto, a Favela do Canindé era, para Jesus, um 

lugar na medida em que todo seu entendimento de mundo e suas vivências confluíam 

para aquele reduto. Era inevitável que a autora interagisse com as pessoas e o meio, 

mesmo que forçosamente, mesmo que vivenciando-o por meio de uma exterioridade 

existencial, sentindo-se deslocada ou “de fora”, como propôs Relph (1976). Esse mesmo 

deslocamento, a sensação de não pertencer, levava a autora a afirmar, contundentemente, 

que “Quem vive na favela deve procurar isolar-se, viver só” (Jesus, 2020, p. 51). No 

entanto, mesmo com esse sentimento de inadequação, Jesus habitava aquele espaço, pois 

interagiu com ele de maneira dinâmica.  

Ademais, cabe afirmar que “[...] a noção de habitar é mais do que simplesmente 

morar em um local” (Marandola Jr, 2009, p. 7). Na realidade, da perspectiva 

heideggeriana, tal conceito tem sentido mais profundo, uma vez que indica toda relação 

que o ser estabelece com o Mundo e, sobretudo, a contiguidade ser-mundo, pois: 

 

A existência é fundada num habitar, e este marca, demarca e transforma o 
espaço. Muitas formas de habitar só se desenvolvem em certa duração, 
implicando conhecimento, vivência e um envolvimento com a comunidade, a 
cultura local e o estabelecimento de territorialidades. Em vista disso, espaço e 
tempo são elementos fundamentais do ser-e-estar fundado no habitar 
(Marandola Jr., 2009, p. 7). 

 

Nesse sentido, mesmo que o elo entre Carolina Maria de Jesus e a Favela do 

Canindé estivesse fundado num sentimento topofóbico, de uma perspectiva 

 
20 De acordo com Heidegger (2015), ao entender o mundo não apenas como um conjunto de coisas e seres, 
mas a partir de sua cotidianidade, repleta de sentidos e significados, percebe-se a teia na qual o ser-no-
mundo está inserido. Dessa forma, a interpretação dessa teia existencial “abre o real sentido” do ser e das 
coisas.  



29 
 

fenomenológica, o envolvimento com o meio e com os outros era inevitável, uma vez que 

habitar, desse ponto de vista, significa construir relações – o que permite às pessoas e aos 

lugares continuarem sendo mutuamente.  

Conforme esse entendimento, estar no mundo é interagir com ele, é ser-com. É 

um elo, portanto, que se estabelece entre o eu, as coisas e os outros. Ainda em consonância 

com as interpretações de Marandola Jr. (2009) acerca das propostas heideggerianas, esse 

construir de relações que define o habitar pode ser reconhecido em toda e qualquer 

atividade humana, uma vez que “O habitar [...] é o modo próprio do homem ser-e-estar-

no-mundo” (Marandola Jr., 2009, p. 11). 

Concomitantemente, ao afirmar acerca da duração, da vivência e do 

envolvimento, a ontologia heideggeriana assume uma postura menos cartesiana e mais 

afetiva, uma vez que a permanência envolve o resguardo, ou seja, a sensação de estar 

conectado ao lar. Segundo essa leitura, a problemática da indefinição ontológica e, ainda, 

do “exílio existencial” de Jesus retorna com ainda maior robustez teórica, visto que, para 

o autor, “Habitar [é] ser trazido à paz de um abrigo, [é] permanecer pacificado na 

liberdade de um pertencimento [...]” (Heidegger, 2012, p. 129). Além disso, reconhece-

se irrefutável que tais sentimentos – paz, liberdade e pertencimento – não se evidenciavam 

com facilidade no contexto da escritora.  

Assim, baseando-se na fórmula conceitual heideggeriana, torna-se premente para 

o presente estudo assumir uma postura menos estoica com relação à noção de habitar. 

Adentrando esse viés, é acertado afirmar que Jesus de fato habita o espaço, porém de 

maneira mais complexa que o tradicional, uma vez que o abrigo, fórmula-chave do 

conceito, inexiste.  

Nesse sentido, o habitar assume uma profundidade teórica que já não deve se 

resumir somente à dualidade da presença ou ausência da sensação do lar, do abrigo ou 

desabrigo. Na realidade, o conceito parece assumir diferentes feições, a depender do 

momento, ou seja, é um conceito mais fluido quando aplicado ao microcosmos de Jesus. 

Afinal, há formas variadas de habitar no mundo, pois “[...] como fundamento do ser-e-

estar-no-mundo, o geográfico é dinâmico, assim como os lugares e as experiências destes 

[…]” (Marandola Jr., 2009, p. 7).  

É inequívoco que o habitar de Jesus se constrói no e por meio do espaço da Favela 

do Canindé, contudo, enquanto ser-no-mundo, a autora é tensionada por viver num limiar 

entre reconhecer-se vinculada ao espaço ao mesmo tempo que lida com a aversão por ele. 



30 
 

Adicionalmente, vê-se ainda incapacitada de tornar esse ambiente um lar. Nota-se, assim, 

uma relação espectral entre ser e lugar, de muitas nuances e camadas, sendo improvável 

e empobrecedor para o presente estudo estabelecer uma resposta demasiado direta. Nota-

se, ao longo da leitura do diário, que momentos de rejeição pelo Canindé coexistem com 

momentos de conciliação, ainda que raros.  

A título de exemplo, recorre-se aos seguintes segmentos, ambos de 22 de julho de 

1955, dia no qual a autora demonstra, primeiramente, sua convicção mais recorrente, isto 

é, de que a “[...] favela é o pior cortiço que existe” (Jesus, 2020, p. 30). Contudo, mais 

adiante, afirma de maneira convicta: “Eu sou muito alegre. Todas as manhãs eu canto. 

Sou como as aves, que cantam apenas ao amanhecer. De manhã eu estou sempre alegre. 

A primeira coisa que faço é abrir a janela e contemplar o espaço” (ibid., p. 31).  

O contraste emocional demonstrado pela autora é, evidentemente, uma 

característica comum ao gênero no qual se insere a obra em análise, onde o indivíduo 

escreve despretensiosamente e, portanto, menos ciente de eventuais contradições. 

Contudo, para além disso, e ainda mais relevante, é que essas “incongruências” da 

narrativa sublinham a complexidade sentimental e, portanto, ontológica, que um ser-no-

mundo pode experienciar.  

Demonstra-se, nesse trecho, que, mesmo em meio aos infortúnios advindos do 

entorno, era possível encontrar no caos momentos de pausa e contemplação. Afinal, a 

paisagem é percebida por meio da sensibilidade corporal e psicológica, e exige, tal qual 

declarou Dardel (2015), uma adesão afetiva do sujeito. Ademais, também por conta da 

subjetividade do ser, o espaço pode ser percebido, muitas vezes, a partir de uma 

“metamorfose sentimental”, como suscitam os trechos de Jesus que, num mesmo dia, 

registrara contentamento e descontentamento, aversão e apreciação pelo mesmo espaço.  

Percebe-se, assim, como a forma de habitar da escritora situa-se em um entremeio 

do conceito heideggeriano: nem pertencimento pleno, nem desenraizamento absoluto. É 

incontestável, no entanto, que, na mesma medida em que determinados elementos 

mostram-se ausentes ou insuficientes, outros apresentem-se de maneira significativa. À 

guisa de ilustração, há conhecimento, vivência e envolvimento com o entorno, elementos 

essenciais para fundação do habitar, conforme afirmou Marandola Jr. (2009). Em 

contrapartida, o entorno não fornece “[...] a paz de um abrigo” (Heidegger, 2012, p. 129), 

nem mesmo a pacificação da liberdade do sentir-se pertencido. Nesse caso, portanto, há 

um lugar que Jesus habita à sua maneira particular.  



31 
 

Tomadas tais considerações, é relevante observar que nunca foi o propósito da 

autora eufemizar a vida enquanto moradora do Canindé. Para ela, o ambiente em que 

vivia era, de fato, degradante e corrompia o ser humano. Por essa razão, Jesus conseguira 

captar, de maneira singular, a cultura destrutiva dos territórios da favela. Para melhor 

ilustrar essa noção, recorre-se à segunda parte do diário, que se inicia em 1958. Nesse 

período, a autora passara três anos sem escrever, pois, conforme afirmou, chegara à 

conclusão de que a escrita não tinha valor e era um desperdício de tempo. A partir de 

então, o diário assume uma atmosfera ainda mais obscura – a pobreza havia se acentuado, 

novos moradores chegavam à favela e Jesus escolhe não atenuar a gravidade da situação. 

Assim, em 20 de maio do mesmo ano, registra: 

 

[...] As vezes mudam algumas familias para a favela, com crianças. No inicio 
são iducadas, amaveis. Dias depois usam o calão, são soezes e repugnantes. 
São diamantes que transformam em chumbo. Transformam-se em objetos que 
estavam na sala de visita e foram para o quarto de despejo (Jesus, 2020, p. 41-
42). 
 

Diante do apresentado, evidencia-se a visão preponderantemente hostil de Jesus, 

sobretudo quando declara que os mais jovens “São diamantes que [se] transformam em 

chumbo” (ibid.), enfatizando sua concepção de que a favela é um lugar desvirtuoso. Do 

ponto de vista de Dardel (2015), isso mais uma vez demonstra que tanto a percepção do 

espaço geográfico, quanto o vínculo entre ser e mundo não se dá submetido a barreiras 

conceituais. Na realidade, a conexão ser-mundo se desdobra em experiências cotidianas, 

sempre a flutuar por meio da interpretação do indivíduo que percebe esse mundo, da 

mesma maneira que flutuam os sentimentos e a subjetividade humana. 

No seguinte trecho, por exemplo, o vocabulário poético utilizado pela autora 

destaca a beleza em meio ao caos, dando indícios de que os horrores vivenciados por ela 

são mais uma consequência da miséria, das circunstâncias de seu contexto, do que do 

ambiente em si, a favela enquanto realidade física apenas. A percepção da realidade, nesse 

sentido, dependeria apenas de sua escolha enquanto indivíduo dotado de ação, intelecto e 

vontade.  

Em outros termos, não há lugar nem espaço sem um ser-no-mundo que os perceba 

enquanto tais e os dote de sentido e significado por meio de suas experiências subjetivas. 

É necessário, portanto, entender também as miudezas da realidade de Jesus em sua relação 



32 
 

com o mundo e intentar analisá-la na intangibilidade de sua condição humana, isto é, em 

seu lado emocional, menos racional.  

Essa linha de raciocínio consolida-se quando analisado o seguinte trecho, em que 

a autora escolhe registrar um momento de contemplação e harmonia, demonstrando certo 

apaziguamento com o espaço e fazendo uso de linguagem poética e elogiosa para com o 

ambiente. Além disso, cabe destacar que tal trecho fora redigido após decorridos dois dias 

em que a fome fora o principal tema registrado. Assim, passados os momentos de 

dificuldade, em uma sexta-feira, 23 de maio de 1958, após finalmente conseguir servir 

uma refeição digna aos filhos, Jesus escreve: 

 

[...] O céu é belo, digno de contemplar porque as nuvens vagueiam e formam 
paisagens deslumbrantes. As brisas suaves perpassam conduzindo os perfumes 
das flores. E o astro rei sempre pontual para despontar-se e recluir-se. As aves 
percorrem o espaço demonstrando contentamento. A noite surge as estrelas 
cintilantes para adornar o céu azul. Há varias coisas belas no mundo que não é 
possível descrever-se (Jesus, 2020, p. 46).   
 

Levando em consideração o segmento supracitado, ratifica-se a tese de que Jesus 

de fato habita o espaço, em alusão à noção heideggeriana, pois se reconhece presente nele 

e atrelada a ele, por sua vivência e envolvimento cotidiano, ainda que em desacordo com 

essa realidade. Nesse sentido, dentro do microcosmos de Jesus, o habitar da autora 

mostra-se desprovido, na maioria das vezes, de seu núcleo essencial – a sensação do lar.   

Contudo, continuam presentes, com a mesma força, tantas outras ramificações que 

compõem o conceito, como ressaltou Marandola Jr. (2009) ao destacar o conhecimento, 

a vivência, o envolvimento com o local, mesmo enquanto imposição, dado o contexto 

social de Jesus. Por fim, entende-se que todas as atividades humanas que envolvem o 

habitar remetem, em diferentes níveis e formas, ao movimento interior, uma maneira de 

propulsão do ser para o mundo e no mundo, por meio dele próprio. Perspectiva essa que 

será mais bem detalhada no tópico subsequente. 

 

2.2. O lugar é um objetivo no futuro 
 

Até o presente momento, analisou-se como Carolina Maria de Jesus atribuiu 

significatividade a sua existência por meio da construção de um lugar onde as 

experiências do dia a dia se dão. Nesse sentido, conforme se averiguou na seção anterior, 

embora a autora tenha retratado em Quarto de despejo: diário de uma favelada sua 



33 
 

vivência em um ambiente de marginalização social e geográfica, fora nesse mesmo 

espaço onde pudera construir-se enquanto ser-no-mundo. Em resumo, o habitar, 

conforme se comprovou anteriormente, não se resume aos sentimentos de acolhimento e 

pertencimento. Mais que isso, a noção de habitar envolve também interação, duração e 

significatividade, conceitos que melhor representam o tipo de relação que Jesus 

desenvolvera com a Favela do Canindé. 

Acrescenta-se, a partir de então, que atribuir significado à vida é, ainda, dedicar-

se ao mundo do trabalho, o que garante ao indivíduo um “para quê” e “para onde”, em 

conformidade com o que afirma Saramago (2014). É partindo desse pressuposto que os 

indivíduos tentam dar sentido ao mundo, envolvendo-se em projetos e tarefas que 

conferem unidade à existência. Ser humano, diz Heidegger (2015), significa estar imerso 

na ocupação do mundo cotidiano. No caso de Jesus, essa ocupação cotidiana assumiu 

uma fisionomia sobretudo laboral, uma vez que a autora dedicava largas horas a catar 

papéis pelas ruas de sua cidade.  

No entanto, o que se revela de mais intrínseco na relação entre Jesus e o mundo é 

a possibilidade de entender o trabalho não apenas como meio de subsistência, mas como 

artefato da existência que dá estrutura à sua forma de ser-e-estar-no-mundo. Seguindo 

essa linha de raciocínio, o trabalho de Jesus enquanto catadora adquire uma complexidade 

ontológica e alta carga simbólica, o que permite analisá-la sob a lógica heideggeriana que 

associa a espacialidade à noção de intencionalidade21.  

Ademais, cumpre salientar que, para Tuan (2013), cujas reflexões dialogam com 

as de Heidegger (2015), a forma mais simples de apreender o espaço se manifesta no 

poder básico de locomover-se. Para o teórico, “No ato de locomover-se, o espaço e seus 

atributos são experienciados diretamente” (Tuan, 2013, p. 70). Diante dessa proposta, 

convém sublinhar o seguinte argumento: a percepção direta do espaço por meio do 

movimento é o que primeiro garante o domínio da noção abstrata de espaço e, 

posteriormente, sua percepção enquanto uma extensão do ser. Subsequentemente, 

 
21 Para Heidegger, a intencionalidade é um conceito fundamental e intrínseco ao ser-no-mundo, uma vez 
que é por meio dos projetos individuais que o ser-no-mundo busca dar sentido à existência. Em termos mais 
simples, o ser projeta-se para o futuro ao envolver-se em “passatempos” e projetos de vida. O desejo de 
Jesus de construir uma casa de alvenaria, por exemplo, era uma meta pessoal que conferia intencionalidade 
à sua vida. 



34 
 

percebida essa relação, manifesta-se uma libertação deste último, pois “Liberdade implica 

espaço, significa ter poder e espaço suficientes em que atuar22” (ibid.). 

De forma mais elucidativa, isso significa interpretar o movimento espacial de 

Jesus durante o ato de buscar papéis como um exercício do querer. Nessa lógica, uma vez 

que seu maior objetivo de vida era deixar o Canindé, o ato de caminhar à procura de algo 

adquire uma simbologia que representa a busca por essa meta. A título de ilustração, 

recorre-se ao seguinte trecho, no qual a autora relembra uma discussão que tivera com 

Silvia, uma de suas vizinhas. No relato, Jesus não apenas verbaliza seu anseio primordial 

de mudar-se da favela, como também declara que se dedica a catar papéis como uma 

maneira de dar visibilidade à miséria em que vive. Assim, o trabalho figura ainda 

enquanto uma ocupação que dá veracidade àquilo que narra em seu diário, isto é, de 

alguma forma também a direciona rumo a seu objetivo:  

 
A Silvia pediu-me para retirar o seu nome do meu livro. Ela disse: — Você é 
mesmo uma vagabunda. Dormia no Albergue Noturno. O seu fim era acabar 
na maloca. Eu disse: — [...] Você era para estar residindo numa casa própria. 
Porque a sua vida rodou igual a minha? Ela disse: — A unica coisa que você 
sabe fazer é catar papel. Eu disse: — Cato papel. Estou provando como vivo! 
[…] Estou residindo na favela. Mas se Deus me ajudar hei de mudar daqui 
(Jesus, 2020, p. 26). 

 

Conforme explicita o trecho anterior, percebe-se ainda como Jesus atribuía caráter 

transitório a sua vida na favela. Assim, fosse em função de seu esforço enquanto catadora, 

fosse pela publicação de seu diário, a autora planejava deixar o ambiente da periferia. 

Nesse sentido, o verdadeiro lugar que ela almejava encontrar estava localizado no futuro, 

enquanto um horizonte da realização pessoal e existencial.  

Consequentemente, é possível perceber outra vez como a favela é o eixo central 

da relação de Jesus com o mundo, elemento catalisador que move o ser-no-mundo. Nesse 

sentido, tudo acontece a partir desse espaço e em função dele: todos os objetivos decorrem 

do não-pertencimento com o ambiente que, em teoria, deveria abrigar enquanto lar, mas 

não o faz. Logo, partindo do espaço da favela, há uma evidente força proponente que 

movimenta Jesus enquanto ser-no-mundo, em sua constante busca por acolhimento. 

Nota-se, portanto, como a noção de movimento para além da favela também é 

fundamental dentro do contexto de Jesus em sua busca por lar e pertencimento. Cabe 

 
22 No trecho, Tuan (2013) faz referência à noção de espaciosidade, que, em termos simples, diz respeito à 
sensação de sentir-se livre. A espaciosidade também implica ter espaço suficiente para agir, para sentir-se 
em harmonia consigo próprio e com o ambiente. É um sentimento antitético ao apinhamento. 



35 
 

destacar que, dentro do presente momento de análise, a espacialidade passa a adquirir 

uma dimensão menos geográfica e mais temporal-espacial, conforme afirma o primeiro 

Heidegger, de Ser e Tempo (2015). Interpretando a relação entre movimento e 

espacialidade proposta pelo filósofo, Marandola Jr. (2009) afirma que, como fundamento 

do ser-e-estar-no-mundo, o geográfico é um conceito dinâmico – bem como os lugares e 

as experiências do Dasein. Assim, em seus termos:  

 

Essa espacialidade nada tem a ver com a localização geométrica, sendo, ao 
contrário, temporal e espacial. Isso porque a existência é movimento interior: 
intencionalidade e volição. Tendemos aos objetos, e eles vêm ao nosso 
encontro. Nos encontramos a partir das ações que tencionamos, que nada mais 
são do que exercícios do querer (Marandola Jr., 2009, p. 9). 
 

À luz dessa contribuição, pode-se analisar o lidar cotidiano de Jesus enquanto um 

movimento interior dotado de intencionalidade, cujo propósito último resume-se a 

superar a condição de moradora da favela e, ulteriormente, alcançar uma forma concreta 

de liberdade. Nesse sentido, a leitura que se depreende a partir de então é interpretar 

metafórica – mas também objetivamente – o mover-se cotidiano de Jesus enquanto um 

movimento temporal e espacial que, indiretamente, a aproximava de seu querer maior. 

Afinal, em conformidade com o que afirma Heidegger (2015), a orientação do indivíduo 

pode ser entendida enquanto o norteador do ser-no-mundo, isto é, o ser define-se pela 

projeção de seus objetivos. 

Considerando, portanto, que o ser-no-mundo está sempre mergulhado na 

facticidade da vida, ou seja, é mais facilmente compreendido quando analisado a partir 

da banalidade de sua existência, afirma-se novamente que uma das maneiras mais 

palpáveis por meio das quais Jesus atribuía sentido e direcionamento23 à sua existência 

materializava-se no ato de catar papéis. A título de exemplo, em inúmeros momentos ao 

longo do diário, a autora revela a centralidade dessa ocupação em sua vida, já que, de 

certo, era uma questão de sobrevivência, conforme percebe-se quando ela declara: 

“Cheguei em casa, aliás no meu barracão, nervosa e exausta. Pensei na vida atribulada 

que levo. Cato papel, [...] permaneço na rua o dia todo. E estou sempre em falta” (Jesus, 

2020, p. 20).  

 
23 O direcionamento, para Heidegger (2015), implica pensar o ser-no-mundo como um ente que se projeta 
para o futuro rumo a um objetivo, dotando sua vida de sentido existencial.   



36 
 

Do referido excerto, avulta-se, primeiramente, a seriedade com que Jesus atua 

enquanto catadora, visto que a favela, em sua concepção, dividia-se em dois grupos: 

aqueles que se dedicam ao trabalho e aqueles que o renegam. Com base nessa convicção, 

a autora revela: 

 

Nas favelas, as jovens de 15 anos permanecem até a hora que elas querem. 
Mescla-se com as meretrizes, contam suas aventuras […] Há os que trabalham. 
E há os que levam a vida a torto e a direito. As pessoas de mais idade trabalham, 
os jovens é que renegam o trabalho. Tem as mães, que catam frutas e legumes 
nas feiras (ibid., p. 25). 

 

Percebe-se que, para Jesus, o trabalho dá dignidade à existência, pois confere-lhe 

um propósito. Nesse sentido, é essa ocupação que garante à autora orientação24, pois dota 

sua vida de sentido existencial e a aproxima de seu objetivo maior. Além disso, o trabalho 

impede que Jesus viva tal qual os que vivem “[...] a torto e a direito” (ibid.), ou seja, sem 

rumo existencial. Assumindo, então, a perspectiva heideggeriana, a existência desses 

últimos não seria uma existência autêntica, pois aqueles que rumam pela vida sem um 

norte, não se engajam com o mundo de maneira significativa e, portanto, levariam uma 

vida impessoal e vazia. Nesse sentido, é possível afirmar que Jesus demonstra um cuidado 

com seu próprio existir que carece em seus vizinhos. Contudo, a autora relata o oposto, 

demonstrando um senso de inexatidão interior. 

Em continuidade à reflexão, destaca-se a “falta” à qual Jesus faz referência quando 

aduz: “[...] permaneço na rua o dia todo. E estou sempre em falta” (ibid., p. 20). Nesse 

trecho, a ausência representa um vazio que necessita ser preenchido. No entanto, em razão 

do tom introspectivo assumido pela autora, abre-se um grande leque interpretativo, uma 

vez que não é claro a que vazio em específico Jesus alude. Seja um vazio relacionado à 

fome, um vazio interior, emocional ou psicológico, há um espaço nela que tenciona ser 

preenchido. Há algo que é buscado, mas está sempre em falta, independentemente de 

quantos papéis conseguisse catar. O teor introspectivo do gênero impede uma leitura mais 

objetiva em torno da referida falta, contudo, para a presente discussão, é relevante apenas 

o esforço para preencher tal lacuna, que lhe confere direcionamento e orientação.  

O que se revela de mais pertinente no excerto é a busca por algo mais, a ação e o 

exercício do querer, como pontuou Marandola Jr. (2009). De acordo com essa leitura, 

 
24 A orientação é um conceito heideggeriano que determina como o Dasein se projeto para determinado 
lugar. Nas palavras de Marandola Jr. (2009), a orientação é o “[...] norteador do ser-no-mundo” (Marandola 
Jr., 2009, p.8). 



37 
 

recorre-se outra vez às pontuações de Heidegger (2015) que atam o sentido do ser ao 

tempo. Noutras palavras, para o autor, o ser é essencialmente temporal e, ao ingressar no 

mundo, tentará dotá-lo de sentido envolvendo-se em projetos que consumam tempo e que 

atribuam propósito à existência. Nesse sentido, o ser está em constante busca e encontra 

a si mesmo nesse processo de caminhada rumo ao futuro – que assume uma feição muitas 

vezes literal, quando aplicada à realidade de Jesus. Logo, o ser-no-mundo define sua 

existência por meio de sua intencionalidade rumo a um objetivo. 

Ainda que no que se refere ao caminhar, pontua-se que “[...] o desejo de suprimir 

distâncias é, para Heidegger, o traço mais fundamental da espacialidade humana” 

(Saramago, 2014, p. 198). Ao traçar tais argumentos, o filósofo sustenta que tais desejos 

de aproximação não se resumem a uma medição formal, em seu sentido cartesiano. 

Significa, antes, que o Dasein é sempre um ir ao encontro, uma busca por sentido que é 

pré-ontológica e que, portanto, faz parte da essência do ser-no-mundo. Por essa razão, as 

caminhadas de Jesus são interpretadas enquanto movimento de busca por um lugar. Sobre 

essa questão destaca-se ainda que: 

 

Por ser ‘essencialmente espacial’, como diz Heidegger, o Dasein, no que se 
descobre o mundo como proximidade, cria ao redor de si um espaço de jogo, 
que se determina a partir de seu raio de visão e de seu alcance num sentido 
amplo e próprio. Assim, os referenciais ‘métricos’ do ser-no-mundo se 
estabelecem sempre como estimativas na familiaridade da circunvisão, em 
função de seus hábitos, interesses e experiências que possibilitam a 
interpretação cotidiana de seus deslocamentos (Saramago, 2008, p. 93). 

 

O que imediatamente se mostra como fundamental nessa passagem é que o Dasein 

não habita um espaço objetivo ou geométrico, mas sim um espaço vivido e interpretado 

a partir de sua cotidianidade. Para Jesus, essa cotidianidade era experimentada, sobretudo, 

por meio de seus deslocamentos enquanto catadora de papéis, que passam a adquirir, 

como pontua Saramago (2008), uma fisionomia de “espaço de ação”, o campo onde Jesus 

pode agir, mover-se e intervir.  

Nesse sentido, no tocante à constância de seu trabalho, ela destaca noutras 

oportunidades: “Cheguei em casa, fiz o almoço para os dois meninos. [...] E vou sair para 

catar papel” (Jesus, 2020, p. 20). No dia posterior, 17 de julho de 1955, pontua outra vez: 

“Saí a noite, e fui catar papel” (ibid., p. 21). Em 27 de maio do mesmo ano, reitera: “Catei 

um saco de papel. [...] Ia catando tudo que encontrava. Ferro, lata, carvão, tudo serve para 

o favelado” (ibid., p. 47).  



38 
 

Por conseguinte, tomando como embasamento as frequentes referências que Jesus 

faz à labuta de catadora, é relevante pensar o movimento de seu corpo enquanto uma 

interação objetiva e cognoscente do ser com o mundo. Para Tuan (2013), por exemplo, o 

indivíduo não deve ser pensado como um mero objeto localizado no mundo, ocupando 

uma pequena parte de seu espaço, mas sim como um ser habitando o mundo, dirigindo-

o e criando-o. Para o autor, o ser não apenas ocupa uma parte desse mundo, porém “o 

dirige e o ordena segundo sua vontade” (Tuan, 2013, p. 49). Nesse sentido, conclui-se 

que o habitar de Carolina Maria de Jesus adquire uma nova camada: a tomada de ação, a 

imposição de seu ser no esquema do espaço enquanto um ser ativo e consciente da 

realidade, e não mais um ser passivo dentro de um microcosmos de subserviência. 

Seguindo essa linha de análise, adiciona-se que a experiência de Jesus como ser-

no-mundo não se dá somente como resultado de barreiras físicas ou geográficas. Mais 

especificamente, afirma-se que a conexão de Jesus com o mundo se estende e se desdobra 

a partir das experiências cotidianas que, ainda que se originem na Favela do Canindé, são 

expandidas por meio de seus projetos existenciais. Em termos mais objetivos, quando 

Jesus se dedicava tão diligentemente a catar papéis, seu intento era, primeiramente, auferir 

lucros para suprir a fome sua e de seus filhos. Mas, para além disso, à luz da noção 

heideggeriana de intencionalidade, as andanças pela cidade de São Paulo – que 

ultrapassavam os muros da favela – eram, na realidade, processos de autodefinição e 

caminhada rumo a uma meta.  

Essa leitura demonstra, de modo concomitantemente simbólico e literal, o 

direcionamento do corpo de Jesus “para além” e “para fora” da realidade que a 

aprisionava. Para melhor expandir tal análise, recorre-se novamente a Tuan (2013) que 

relaciona essas experiências pessoais e mundanas à maneira com que o indivíduo se 

coloca no espaço. Sobre isso, o autor afirma que estar em posição ereta já é o indício de 

um indivíduo que se prepara para agir, ou seja, que tenciona mover-se em direção a uma 

meta, rumo ao horizonte desconhecido. Essa visão, em colaboração com a de Saramago 

(2008), explicita que a forma pela qual um sujeito percebe e age dentro de determinado 

espaço é, fundamentalmente, um fenômeno existencial, pois ajuda a entender a 

dinamicidade do geográfico em sua relação com o ser.   

Além disso, embora as contribuições de Tuan (2013) permitam compreender a 

noção de volição e objetivo, cabe ainda recorrer às noções desenvolvidas em torno do 

corpo por Merleau-Ponty (2011) que expande essa discussão e afirma que o espaço só se 



39 
 

dota de sentido quando há um sujeito, enquanto realidade física, que o explora e lhe dá 

sentido. Essa perspectiva evidencia, portanto, que a tomada de ação é um modo de exercer 

domínio sobre o mundo, de atribuir sentido à existência. De acordo com o autor, “[...] 

longe de meu corpo ser para mim apenas um fragmento de espaço, [...] não haveria espaço 

se eu não tivesse meu corpo” (Merleau-Ponty, 2011, p. 149).  

Reafirma-se, portanto, a ideia proposta no início do presente tópico: é possível e 

premente compreender a existência de Jesus enquanto um construir ativo dentro de seu 

espaço de ação. Para melhor adentrar essa ideia, que propõe a espacialidade como uma 

derivação da fisicalidade corpórea, recorre-se a Figueiredo (2015) que, coadunando-se 

com o filósofo, afirma: 

 
O ponto-horizonte é o fundamento do espaço para o corpo próprio, ou seja, ele 
é algo determinado para o sujeito, não apenas como pontos objetivos, mas 
como figuras fenomenais que impulsionam o corpo para o movimento, 
mostrando pontos diante dele em que o espaço vivido e experimentado será 
percebido (Figueiredo, 2015, p. 25). 

 

Para melhor expandir essa proposta, vale-se mão do excerto de 6 de julho de 1958, 

no qual Jesus ressalta, explicitamente, seu descontentamento com o mundo que a compele 

a dedicar-se tão laboriosamente à catação e, especificamente, a movimentar-se. Assim, 

ela expõe: “[…] Esquentei o arroz e os peixes e dei para os filhos. Depois fui catar lenha. 

Parece que eu vim ao mundo predestinada a catar. Só não cato a felicidade” (Jesus, 2020, 

p. 78). Outra vez, a autora suscita reflexões ontológicas ao expor a precariedade de uma 

ocupação desgastante e repetitiva. A temporalidade proposta por Heidegger (2015) torna-

se, mais uma vez, evidente quando Jesus deixa claro a noção de que nasceu e ingressou 

em um mundo como se nele houvesse sido “alocada”, até mesmo “jogada”, numa 

trajetória que não escolhera – nascera, portanto, “predestinada a catar” (ibid.). 

Sobre essa discussão, Dardel (2015) afirma que, antes de toda escolha, existe esse 

lugar que não se pode escolher, onde ocorre a “fundação” da existência terrestre e da 

condição humana. Em outros termos, isso implica afirmar que, anteriormente aos projetos 

individuais de um ser-no-mundo, é necessário um alojamento num espaço no qual se 

possa assentar a presença do indivíduo. No caso de Jesus, o acaso a destinara ao encargo 

de mulher favelada, catadora de papéis. Logo, é a partir dessa “incumbência” que a 

escritora percebe o mundo e, a partir de então, elege seus projetos de vida. Afinal, “Existir 

é para nós a partir de lá, do que é mais profundo em nossa consciência, do que é 



40 
 

‘fundamental’ [no ser], para destacar no mundo circundante ‘objetos’ aos quais se 

reportarão nossos cuidados e nossos projetos” (Dardel, 2015, p. 41). 

Em termos mais simples, Jesus, enquanto ser-no-mundo, mostra-se ciente de que 

veio a existir num mundo em progresso que, desafortunadamente, a colocara em uma 

posição desfavorável. Para além disso, nas entrelinhas, a autora retoma a “falta” à qual 

fizera menção anteriormente. No trecho, ela figura enquanto ausência de felicidade e 

demonstra que, apesar de toda intencionalidade e esforço da autora, há uma barreira 

intransponível em seu entorno que dificulta o encontro do ser com o horizonte almejado25. 

Portanto, resta-lhe apenas projetar-se para o futuro, para uma realidade que, 

esperançosamente, possa lhe satisfazer e fornecer-lhe abrigo.  

O entrave ao qual Jesus se refere não alude a uma realidade meramente físico-

espacial, mas sim ao aprisionamento emocional que vivencia enquanto ser, uma vez que 

vê infrutíferos seus esforços. Tal aprisionamento é resultado do fato de que a objetividade 

do espaço é percebida por meio da subjetividade do ser, em sua cotidianidade, na 

banalidade de suas experiências, em seu trabalho. Afinal, conforme afirma Dardel (2015), 

a realidade geográfica não se conhece apenas geograficamente, mas, sobretudo, 

internamente, como resultado das sensações e emoções por ela suscitadas. Assim, nos 

termos do autor,  

 
A geografia não designa uma concepção indiferente ou isolada, ela só trata do 
que me importa [...]: minha inquietação, minha preocupação, meu bem-estar, 
meus projetos, minhas ligações. A realidade geográfica é, para o homem, então, 
o lugar onde ele está, os lugares de sua infância, o ambiente que atrai sua 
presença. Terras que ele pisa ou onde ele trabalha, o horizonte do seu vale, ou 
a sua rua, o seu bairro, seus deslocamentos cotidianos através da cidade 
(Dardel, 2015, p. 33-34). 

 

Assume-se, nesse momento, a possibilidade de compreender a incompletude 

relatada por Jesus em sua acepção de “despertencimento”. Nesse sentido, embora 

atribuísse ao trabalho um papel de dignificação e fruição da existência, muitas vezes nem 

mesmo essa tarefa cotidiana era capaz de preencher seu vazio existencial enquanto um 

ser-no-mundo que se percebe deslocado do todo, especialmente durante seus momentos 

de introspecção. A autora denuncia mais claramente esse descontentamento no seguinte 

 
25 O sentido de horizonte tal qual posto por Merleau-Ponty (2011) é essencial para a compreensão da relação 
entre o corpo-próprio e a espacialidade. Foge ao escopo do presente trabalho, porém, adentrar 
profundamente essa questão. Para uma discussão mais abrangente, remete-se a Fenomenologia da 
percepção (2011). 



41 
 

trecho, ao comunicar: “Eu cato papel, mas não gosto. Então eu penso: Faz de conta que 

eu estou sonhando” (Jesus, 2020, p. 34).  

Avulta-se, nessa passagem, não apenas o distanciamento emocional de Jesus em 

sua relação com o mundo, como também a necessidade da projeção de um mundo 

idealizado. Essa idealização, por sua parte, faz referência a uma realidade na qual a autora 

não se vê mais vinculada à miséria da Favela do Canindé, como diversos trechos do diário 

sugerem. Em termos mais explícitos, a autora performa, por meio de sua escrita, em torno 

da seguinte convicção: o presente não basta. O lugar é um objetivo no futuro.  

Logo, é possível perceber mais claramente, nesse momento, a conexão intrínseca 

entre o ser-no-mundo e a realidade temporal na qual está inserida, em conformidade com 

o que afirmara Heidegger (2015). Por meio de projetos que consomem tempo, o ser-no-

mundo lança-se em direção a diferentes futuros possíveis. Foi em vista de tais noções que, 

até então, fez-se uma leitura do caminhar de Jesus como catadora enquanto um ato que 

potencializa um futuro exterior à favela. É durante esse processo, em convergência com 

o que declara Tuan (2013), que ela recupera seu mundo por meio da articulação de seu 

esquema corporal no espaço, isto é, ela ativamente age sobre ele. Acerca disso, o autor 

sustenta que: 

 
O tempo e o espaço são controlados quando se está planejando ativamente. Os 
planos têm objetivos. Objetivo é um termo tanto temporal como espacial. [...] 
Qualquer esforço para considerar um objetivo [...] produz uma estrutura 
espácio-temporal (Tuan, 2013, p. 158). 
 

Em consonância com tal proposta, em diversos momentos ao longo de seu diário, 

Jesus narra suas idas à “cidade” – denominação que se refere às áreas urbanizadas de São 

Paulo. Assim, nesses momentos de caminhada ativa, fica evidente a percepção sensível 

da autora, por meio da qual analisa a si e aos espaços que percorre como entes 

correlacionados, de forma que “concentra seu interesse sobre uma forma dominante e 

atribui uma estrutura à realidade geográfica” (Dardel, 2015, p. 36). Para ilustrar, recorre-

se ao segmento no qual Jesus anuncia: “Quando estou na cidade tenho a impressão que 

estou na sala de visita com seus lustres de cristais, seus tapetes de viludos, almofadas de 

sitim. E quando estou na favela tenho a impressão que sou um objeto fora de uso, digno 

de estar num quarto de despejo” (Jesus, 2020, p. 40-41). 

Percebe-se, a partir do trecho, como a Favela do Canindé não é percebida pela 

autora apenas enquanto uma extensão da cidade, ou, ainda, como uma versão mais 



42 
 

decadente dessa última. Na realidade, o contraste entre uma e outra coloca em questão 

toda a totalidade da existência de Jesus enquanto ser, pois a declarada “cidade” é todo um 

“mundo” à parte de sua realidade na favela – que coloca em xeque sua própria identidade. 

Assim, Jesus se percebe diferentemente quando numa ou noutra: quando está na cidade, 

é uma visita e, quando está na favela, sente-se como um objeto. A partir desse fato, nota-

se como a autora reflete em torno de si e do espaço concebendo a ambos como unidades 

interdependentes, capazes de definir um ao outro.   

Sobre essa questão, Dardel (2015) pondera que uma cidade não é, jamais, apenas 

um panorama abarcado em um só golpe de vista. Na realidade, os espaços construídos 

pelo homem, afirma o geógrafo, são o seu próprio habitat – onde hábitos, costumes, ideias 

e sentimentos diferentes são suscitados, a depender dos diversos tipos de “construção” 

existentes – e por isso se configuram com tamanha importância aos indivíduos. Assim, 

ao dialogar sobre a paisagem dos lugares, o autor levanta que “Ela coloca em questão 

toda a totalidade do ser humano, suas ligações existenciais com a Terra, [...] sua 

geograficidade original [...]” (Dardel, 2015, p. 31). Por essa razão, para Jesus, havia tão 

grande diferença entre o Canindé e a “cidade”, isto é, elas não diferiam somente em nome 

ou extensão, mas, sobretudo, em qualidade e significado. 

Além disso, conclui-se que a referida “sala de visitas” figura, ainda, enquanto um 

objetivo almejado, porém inalcançável. Por essa razão, a cidade é, ainda, um campo de 

contrastes: é espaço ilimitado no sentido de que não aprisiona tal qual a favela; é símbolo 

de possibilidades, de extensão, de “libertação da existência, para um retorno a uma 

liberdade em certa medida anterior, original” (Dardel, 2015, p. 37). Concomitantemente, 

porém, é espaço limitado, pois aprisionado enquanto “devaneio”, visto que a experiência 

de ser moradora da cidade ou de viver em uma “casa de tijolos” (Jesus, 2020, p. 57) só 

era factível, até aquele momento, enquanto idealização ou sonho. 

Sobre essa diferenciação entre os dois ambientes, Jesus alicerça ainda, noutro 

momento: “[...] Eu classifico São Paulo assim: O Palacio, é a sala de visita. A Prefeitura 

é a sala de jantar e a cidade é o jardim. E a favela é o quintal onde jogam os lixos” (Jesus, 

2020, p. 36). Outra vez, fica claro que o espaço não é somente realidade objetiva, pois 

sua percepção é averiguada a partir das lentes da subjetividade de um ser-no-mundo. No 

trecho em questão, por exemplo, atesta-se que Jesus percebe o espaço por meio de sua 

sensibilidade. Ademais, aquilo que classifica enquanto “lixo” é sua própria existência, sua 

condição de ser “despejado” na favela, tal qual um objeto. Portanto, fica evidente que a 



43 
 

autora constrói, a partir de sua visão individual, uma relação de “reciprocidade 

identitária” entre o eu e o espaço, atribuindo-lhes a capacidade de significar um ao outro. 

Consequentemente, é por essa razão que Jesus passa a perseguir a potencialidade 

de uma existência na qual não esteja mais vinculada ao Canindé. A partir de então, ela 

inicia seu encaminhamento rumo ao futuro. Afinal, habitar um espaço digno traduz-se, na 

realidade, em existir de forma digna. Nesse sentido, retomando o que propôs Tuan (2013), 

o ato de planejar uma realidade ulterior supõe uma mudança no direcionamento de Jesus, 

ou seja, reúne nessa ação aspectos temporais e espaciais inerentes a toda ação projetada.  

Contudo, no contexto de Jesus, a maneira pela qual a autora optara por criar o 

esboço de um porvir torna-se evidente, de fato, no seguimento subsequente, de 27 de julho 

de 1955. No trecho, a escritora narra um acontecimento banal, mas frisa uma motivação 

substancial por trás de suas ações:   

 
[…] Seu Gino veio dizer-me para eu ir no quarto dele. Que eu estou lhe 
despresando. Disse-lhe: Não! É que eu estou escrevendo um livro, para vendê-
lo. Viso com esse dinheiro comprar um terreno para eu sair da favela. Não 
tenho tempo para ir na casa de ninguem (Jesus, 2020, p. 32-33). 
 

De imediato, o que se mostra de mais relevante na passagem acima são os projetos 

de emancipação pessoal e social de Jesus, que visava escrever seu livro e vendê-lo. Assim, 

apesar da simbologia notória do ato de caminhar rumo a um objetivo, não fora essa prática 

aquilo que, efetivamente, permitiria a Jesus desvincular-se do espaço periférico, mas sim 

a escrita.  

Não se pretende, porém, abandonar por completo a primeira leitura, pois o 

significado do trabalho para a autora, dentro da conjuntura social dos “favelados”, 

representa um ato de confronto da realidade, aquilo que confere veracidade a sua 

existência, como outrora a autora afirmara. Ademais, ao analisar mais profundamente tal 

convicção de Jesus da perspectiva fenomenológico-existencial de Heidegger (2015), a 

veracidade a qual Jesus aponta provém do fato de que o ser-no-mundo está sempre 

envolvido em tarefas, orientado por uma compreensão tácita de que se deve existir no 

mundo de maneira prática e ativa. 

Além disso, é plausível considerar que fora justamente durante tais caminhadas 

que Jesus pudera encontrar o papel e a caneta que, futuramente, garantiriam sua partida 

da favela. Em outros termos, as andanças da autora, isto é, sua movimentação pelo mundo, 

desempenhou papel mediador durante sua ascensão de mulher favelada à escritora, ao lhe 



44 
 

propiciar o encontro com os meios que se converteriam em instrumentos de sua libertação 

simbólica e concreta.  

No presente momento, não se adentrará tão densamente a questão, contudo abre-

se um parêntese para destacar que, para Heidegger (2015), tais utensílios mundanos 

também detêm, a sua maneira, uma espécie de pertencimento que, indiretamente, envolve 

ao próprio ser-no-mundo que os utiliza. Em termos mais simples, a topologia 

heideggeriana afirma que ainda que tais instrumentos sejam entes destituídos de mundo, 

o próprio fato de terem um “dentro” implica uma noção de interioridade26, isto é, algo 

significativo que é resguardado em seu interior. Numa leitura simbólica, é interessante 

considerar, portanto, a interioridade do diário de Jesus, que conserva as páginas nas quais 

a autora descreve sua existência. Dessa forma, é possível afirmar que: 

 
[...] o pleno sentido desse ‘dentro’ expõe como inevitável a ideia de 
pertencimento mútuo envolvendo todas as coisas; além disso, esse 
pertencimento acontece principalmente na forma de um permanente abrigar. 
Dessa forma, isto é, em função desse pertencimento e do sentido de abrigo, 
mesmo as relações de lugar que se estabelecem exclusivamente entre entes 
inanimados nunca se definem em termos de pura extensão, num sentido 
cartesiano (Saramago, 2014, p. 198). 

 

Do trecho sublinha-se que a fenomenologia heideggeriana descarta as abordagens 

que simplificam o conceito de lugar a um espaço físico, pois, para o filósofo, até mesmo 

os utensílios podem ajudar a compreender os traços intrínsecos da espacialidade humana. 

Destaca-se, ainda, que o fenômeno do lugar e sua relação com o ser-no-mundo só pode 

ser compreendido por meio da apreensão conjunta das relações entre as coisas, o que 

inclui a possibilidade de entendê-lo por meio da maneira como configura os apetrechos 

que dispõe à mão, como Jesus demonstra com os utensílios papel e caneta.  

Entende-se, portanto, que a interioridade do diário da autora, enquanto utensílio 

no mundo, tem, em sua natureza, uma dupla função: 1) é um apetrecho utilizado por um 

ser-no-mundo segundo suas necessidades e que o orienta para um lugar; 2) é uma espécie 

de pertencimento e abrigo que configura, em si próprio, um “dentro”, uma localidade. 

Conforme se verá adiante, porém, não se deve atribuir aos objetos um sentido de 

proximidade27, pois essa é uma possibilidade exclusiva do ser-no-mundo. 

 
26 A interioridade, em Heidegger (2015), não é um espaço mental privado, mas a relação ontológica do 
Dasein consigo mesmo e com o mundo ou, ainda, dos objetos com o mundo externo.  
27 Marandola Jr. (2009) descreve a proximidade como o “[...] elemento catalisador dos sentidos espaciais 
do ser”. Esse conceito heideggeriano refere-se ao desejo do ser-no-mundo de suprimir distâncias e será 
utilizado, no presente estudo, em sua acepção de aproximação de um lugar. 



45 
 

Consequentemente, a partir deste marco, adota-se a seguinte linha analítica: em resumo, 

Carolina Maria de Jesus experienciava o mundo a partir de seu despertencimento em 

relação ao lugar que habitava. Ao caminhar em busca de novos horizontes, seu 

direcionamento traduzia-se na superação de sua realidade momentânea.  

Ademais, ao projetar-se fisicamente para fora da favela, a autora projetava, 

igualmente, sua vontade interior, demonstrando domínio sobre sua volição. Em 

contrapartida, ainda que o ato de catar papéis possa indicar, metafórica e objetivamente, 

a busca pela superação da condição de favelada, é possível afirmar que a perseguição 

desse objetivo se expressa mais vigorosamente em outra prática, a saber, a escrita de seus 

diários. 

Finalmente, conclui-se que a maneira primordial por meio da qual Jesus projetava-

se para o futuro, e atribuía sentido à sua existência, manifestava-se no desejo de ser 

publicada e reconhecida. Assim, verifica-se que o domínio do espaço presente se dava 

por meio da configuração da potencialidade de um futuro como escritora. Afinal, em 

conformidade com o que afirmara Tuan (2013), a mera intenção de ir a um lugar – seja 

ele físico ou simbólico – é capaz de criar um tempo histórico e espacial. De acordo com 

essa análise, a meta de vida da autora pode ser compreendida enquanto um horizonte, 

uma abertura para o que o ser-no-mundo ainda não é, mas pode vir a ser. 

Assim, fincadas as bases de Jesus de forma existencial e identitária – em sua 

condição de ser-no-mundo que se percebe “desenraizado” –, ela inicia sua fruição 

enquanto Dasein. A partir de então, ela afirma-se enquanto tal e inicia sua caminhada 

direcionada para o futuro cujo propósito é, na realidade, a construção de um lar. De 

acordo com essa lógica, seu desejo cabal de saber-se pertencida a um lugar tem origem 

na dimensão ontológica do existir, uma vez que o lugar, ou a Terra, nomenclatura utilizada 

por Dardel (2015), é sempre experimentada como base. Para o autor, “[ela é] não somente 

ponto de apoio espacial e suporte material, mas condição de toda ‘posição’ da existência, 

de toda ação de assentar e de se estabelecer” (Dardel, 2015, p. 40). 

Na esteira desse pensamento, para que um Dasein de fato “venha a ser”, é 

necessário que antes veja-se abrigado, acolhido e pertencido por um lugar. Para Carolina 

Maria de Jesus, porém, sabe-se que esse princípio ontológico perpassava a complexidade 

de ver-se confinada “às margens do rio”, ambiente que classificava como sendo “[...] os 

lugares do lixo e dos marginais” (Jesus, 2020, p. 55). Nesse sentido, nota-se, novamente, 

como, da perspectiva de Jesus, espaço e ser compartilham a mesma carga de significado, 

e a autora reitera a noção de percebê-los como acontecimentos correlacionados, que 



46 
 

definem um ao outro. Sobre isso, Dardel propõe que o espaço (a Terra) não seja mero 

cenário exterior ao indivíduo, mas elemento definidor de todo o Ser: 

 
A Terra, como base, é o advento do sujeito, fundamento de toda consciência a 
despertar de si mesma; anterior a toda objetivação, ela se mescla a toda tomada 
de consciência, ela é para o homem aquilo que ele surge no ser, aquilo sobre o 
qual ele erige todas as suas obras, o solo de seu hábitat, os materiais de sua 
casa, o objeto de seu penar, aquilo a que ele adapta sua preocupação de 
construir e erigir (Dardel, 2015, p. 41). 

 

Tomando a noção dardeliana da Terra enquanto elemento basilar do ser, é possível 

perceber, no contexto de Jesus, que a persecução por um abrigo se configurava menos 

como um desejo de apropriação de um lugar e mais como uma reafirmação ontológico-

identitária, ainda que esse lugar, por vezes, pudesse assumir a forma de realidade física 

ou material, isto é, de uma habitação digna. Em termos mais práticos, o “abrigo” não era 

a finalidade em si, mas requisito prévio para o “advento do sujeito”, ou seja, era uma 

ferramenta de mediação dentro do processo de constituição do ser-no-mundo, uma vez 

que o lar, concha protetora do Dasein, é condição fundamental para sua existência. 

Levando em consideração tal ideia, é importante ressaltar que, em Jesus, a 

desconexão com a Terra – que, em muitos aspectos, se conforma no espaço da favela –, 

bem como a ausência do lar, não são questões que se esgotam em si próprias, mas se 

desdobram no ser, repercutindo em sensações como, por exemplo, a desesperança com 

relação ao futuro e o sentimento de inadequação ontológica. Tal inadequação, por sua vez, 

se justifica não somente pela ausência de um solo onde o indivíduo possa efetivamente 

ser, como propôs Dardel (2015), mas também na ausência de um “berço” existencial ou, 

ainda, um “casulo protetor” que seria originário e indispensável, como observou 

Bachelard (1988). 

Para melhor ilustrar esse argumento, é possível notar no seguinte trecho, de 16 de 

maio de 1955, os dilemas de Jesus em função das intercorrências de uma vida na qual a 

casa enquanto construção, ambiente que comumente configura o lar, se apresenta quase 

como um oposto desse último, não protegendo nem acolhendo. Na verdade, muitas vezes, 

a casa é, nesse contexto, o lugar onde a fome e o despertencimento tornam-se mais 

evidentes. Assim, a autora narra: “Eu amanheci nervosa. Porque eu queria ficar em casa, 

mas eu não tinha nada para comer. [...] Eu não ia comer porque o pão era pouco. Será que 

é só eu que levo esta vida? O que posso esperar do futuro?” (Jesus, 2020, p. 37). 



47 
 

No segmento narrado, constata-se o conflito interno da autora. Fica evidente que 

a presença da casa enquanto construção coexiste com a ausência da sensação de abrigo 

enquanto intimidade protegida. Como afirmara Bachelard (2008), essa contenda interior 

encontra raiz no fato de que “A casa, na vida do homem, afasta contingências. [...] Sem 

ela, o homem seria um ser disperso. Ela mantém o homem através das tempestades do 

céu e das tempestades da vida” (Bachelard, 2008, p. 26). Dessa forma, o argumento do 

autor, ao mesmo tempo que atesta o fato de que a casa, para Jesus, figura apenas como 

construção material, torna-se mais compreensível por qual razão os constantes percalços 

de sua vida lhe parecem dissonantes a ponto de serem interpretados como “anômalos”. 

 Mesmo dentro de sua casa, inexiste a sensação de abrigo. Jesus mostra sentir-se 

desorientada em função de seu desespero, tal qual um “ser disperso”. Tal fato se justifica 

porque sua “casa” não cumpre a função de lar, assim, ao não encontrar em sua casa a 

plenitude que dela se espera, ela indaga-se: “Será que é só eu que levo esta vida? O que 

posso esperar do futuro?” (Jesus, 2020, p. 37). Em outros termos, a autora percebe-se 

desprotegida, desamparada, exposta em meio “[...] à hostilidade dos homens e à 

hostilidade do universo” (Bachelard, 2008, p. 27). Esse sentimento é reiterado pela autora 

também noutros momentos, como em: “[...] Cheguei na favela: eu não acho geito de dizer 

cheguei em casa. Casa é casa. Barracão é barracão” (Jesus, 2020, p. 50) e, ainda, ao 

declarar: “Quando eu digo casa, penso que estou ofendendo as casas de tijolos” (Jesus, 

2020, p. 57). 

Questiona-se, ademais, por qual razão pragmática a angústia da autora parece 

dissonante quando comparada aos outros moradores da favela, estranha mesmo em um 

ambiente onde a pobreza afeta um grande contingente de pessoas. Daí, parte-se para a 

hipótese de que a escrita permitia à autora uma reelaboração de seus sentimentos internos. 

Ainda em consonância com Bachelard (2008), essa é uma consequência do caráter 

projetivo da linguagem, cujos caracteres extrovertidos estão sempre prontos a exteriorizar 

impressões internas do ser. Tal fato sugere que, mesmo ciente de que a fome e as 

dificuldades fossem comuns a todos os moradores do Canindé, a angústia de Jesus era 

sentida de maneira mais visceral, porquanto reelaborada durante o ato da escrita.  

Nesse sentido, por meio do diário, ela revisita as experiências espaciais e 

existenciais do passado, conferindo uma forma de abrigo ao inconsciente. Contudo, em 

sentido mais profundo, isso significa também que Jesus depura, ao mesmo tempo que 

alimenta, sua dor ao registrar seu cotidiano. As dificuldades vivenciadas, os sentimentos 

do ser e sua percepção do mundo, ao serem reinscritos no diário, ganham uma nova 



48 
 

dimensão e, ao mesmo tempo que se convertem em autoconhecimento, também 

reafirmam e asseveram o descontentamento com a existência. Em 19 de maio de 1955, 

ela elabora seus pensamentos da seguinte forma: “[...] Eu estou começando a perder o 

interesse pela existência. Começo a revoltar. E a minha revolta é justa” (ibid., p. 39).  

Seguindo essa análise, quando a autora anuncia que “começa a perder o interesse 

pela existência”, ela demonstra que, embora a escrita lhe conceda alguma carga de 

conforto existencial, que possa performar enquanto uma espécie de lar, ainda lhe falta 

uma exterioridade que a acolha. Para melhor adentrar essa perspectiva, vale-se mão das 

contribuições de Bachelard (2008), segundo o qual é somente no espaço exterior que o 

ser interior se concretiza. É nesse contexto que a autora inicia sua busca por um lugar 

enquanto fundamento do ser, ou seja, um lugar real e exterior ao eu, no qual a fome, o 

desespero e a angústia inexistam.  Acima de tudo, um lugar no qual o ser interior de Jesus 

possa projetar-se para fora de si, dar-se ao mundo e existir plenamente nele. Sobre essa 

questão, as propostas bachelardianas adicionam um matiz psicanalítico à discussão em 

torno da topoanálise, declarando que: 

 
A psicanálise ajuda os inconscientes deslocados, inconscientes brutalmente ou 
insidiosamente deslocados. [Ela] prefere colocar o ser em movimento a 
tranquilizá-lo. Ela convida o ser a viver fora dos abrigos do inconsciente, a 
entrar nas aventuras da vida, a sair de si. E naturalmente, sua ação é salutar. 
Uma vez que também é preciso dar um destino exterior ao ser do interior 
(Bachelard, 1988, p. 116). 

 

No trecho em questão, lê-se a psicanálise à qual o autor faz referência enquanto o 

ato de escrever. Durante os momentos de introspecção, ao meditar sobre o vivido, Jesus 

confirma os sentimentos que experimentou no decorrer de seu dia e racionaliza, na escrita 

diarística, aquilo que sente em seu âmago: vê-se brutal e insidiosamente deslocada. Por 

isso, é necessário colocar-se em movimento, expandir os horizontes para além das 

fronteiras do inconsciente e do papel. Nesse sentido, mesmo que, em certa medida, a 

escrita se configure enquanto “abrigo do inconsciente”, ainda assim era necessário um 

espaço físico – material, palpável, localizado – para que o repouso desse ser-no-mundo 

se concretizasse de forma efetiva. 

Finalmente, reafirma-se a tese que introduz o presente capítulo: fora a topofobia 

de Jesus, em sua relação com a Favela do Canindé, o sentimento primordial que “a 

convidara a se mover”, conforme os termos de Bachelard. Assim, constata-se a topofobia 

como o ponto de onde Carolina Maria de Jesus conseguiu erigir os pilares de sua 



49 
 

existência enquanto ser-no-mundo. Ao não querer reconhecer-se somente enquanto 

“favelada”, passou a mover-se e buscar uma identidade que lhe definisse 

verdadeiramente. Jesus firmara, então, um processo de busca de si.   

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



50 
 

3. A PAUSA: MOMENTO DA ESCRITA 

 

No capítulo primeiro, examinou-se de quais maneiras Carolina Maria de Jesus 

habitava o espaço em que vivia a partir das noções heideggerianas de habitar. No decorrer 

da análise, constatou-se que a autora vivia em despertencimento e desenraizamento com 

o mundo, o que a aprisionava em uma espécie de indefinição ontológica. Nesse sentido, 

percebe-se que tal tensão identitária encontrava origem no fato de que, na Favela do 

Canindé, vivia tal qual um ser desabrigado. Consequentemente, Jesus projetou-se no 

mundo em um processo de busca por pertencimento, o que se traduz em uma caminhada 

rumo a um lugar que acolhesse sua existência. Logo, no capítulo anterior, demonstrou-se 

como a autora atribuía intencionalidade a sua existência a partir da noção de movimento. 

Uma vez delineadas tais ideias, torna-se possível, neste momento, debruçar-se 

sobre a noção de pausa no movimento. A partir de então, será demonstrado de maneira 

mais detalhada como a escritora persegue identidade e lugar por meio da escrita de seu 

diário, argumento este que já fora preliminarmente esboçado. Nesse sentido, partindo da 

noção de que o capítulo anterior desenvolveu sua análise em torno da busca por 

pertencimento, no presente capítulo se intenta explorar de quais maneiras a escrita 

possibilitava a Jesus certa medida desse sentimento, salvaguardando-a enquanto ser-no-

mundo. 

Nesse sentido, inicialmente se investigará de maneira mais extensa a perspectiva 

do espaço literário na obra e como fora explorado por Jesus enquanto mote literário, 

quando em sua condição de autora – processo este que lhe garantiu uma forma de habitar 

a Favela do Canindé por meio da escrita. Concomitantemente, partindo de uma 

perspectiva ontológica, o ato de escrever assemelha-se a um lugar, isto é, o elemento 

basal que dá forma e sentido à existência, uma vez que a apreensão geográfica, na escrita 

da autora, evidencia sua maneira singular de esquadrinhar o mundo. 

Finalmente, no tópico 3.2, será analisado o papel da linguagem poética em sua 

busca por pertencimento, além da importância que a escrita adquire, em grau ontológico, 

dentro da realidade de Carolina Maria de Jesus. Afinal, no presente momento, parte-se da 

hipótese fundamental de que não há lugar nem mesmo espaço sem um ser-no-mundo que 

os perceba enquanto tais, dotando-os de significado por meio da palavra. Em resumo, se 

explicará como o mundo de Jesus só existe enquanto realidade geográfica em função da 

linguagem poética que o revela.  

 



51 
 

3.1 A escrita como ancoragem do ser-no-mundo 
 

Há, nos estudos do espaço, sobretudo na Geografia Humanista Cultural, uma 

indissociável relação entre os questionamentos ontológicos “onde estou?” e “quem sou?”. 

Embora, numa análise cartesiana, tal relação possa parecer óbvia – afinal, não é possível 

existir sem estar em algum lugar –, é premente ao presente estudo evitar simplificações 

excessivas. Sabe-se que, da perspectiva heideggeriana, ser remete sempre a estar em um 

mundo dotado de significado, por isso o indivíduo seria um ser-e-estar-no-mundo, onde 

os hifens representam a própria indivisibilidade entre um e outro. Por essa razão, torna-

se essencial pensar espaço e ser como conceitos indissociáveis.  

Para melhor ilustrar essa noção e construir as bases teóricas do presente tópico, é 

necessário recorrer ao enfoque fenomenológico das contribuições de Heidegger (2012) 

que, ao discorrer sobre os aspectos fundamentais do lugar, aponta para a noção de limites. 

Segundo o autor, a própria delimitação dos lugares vincula-se à definição de identidade 

dos entes que ali se encontram. Nesse sentido, conforme delineado no tópico anterior, 

assim como a consciência se descobre no ato de perceber o mundo, o Dasein ou ser-no-

mundo toma noção de si no instante em que percebe o espaço que o circunda, na medida 

em que o eu é determinado por seus limites. Em suas palavras, “O limite não é onde uma 

coisa termina, mas, como os gregos reconheceram, de onde alguma coisa dá início à sua 

essência” (Heidegger, 2012, p. 134). 

Tal pressuposto implica afirmar que o ser necessita de um espaço para existir, para 

reconhecer-se enquanto eu ao averiguar que há um mundo para além do alcance imediato 

do seu corpo. Sem um espaço significado, portanto, o ser-no-mundo não é efetivamente. 

Sobre isso, Saramago (2014) explica tal pressuposto da seguinte maneira: “[...] Ser 

implica, inescapavelmente, estar em ou pertencer a algum lugar” (Saramago, 2014, p. 

204). Seguindo esse raciocínio e aplicando-o à realidade de Jesus, é interessante fazer um 

paralelo entre o ato de escrever acerca de determinado mundo (a favela) e, nesse processo, 

perceber-se como um indivíduo ali inserido.  

Dado o gênero da obra em questão, é interessante relembrar que Jesus encontra-

se numa intersecção na qual é autora, narradora e personagem de sua narrativa. Por essa 

razão, é interessante fazer um breve preâmbulo no que diz respeito ao seu processo 

criativo. Em termos mais práticos, quando se analisa uma personagem dentro de um 

espaço ficcional, parte-se da seguinte premissa que: 

 



52 
 

De maneira geral, quando concebemos um determinado ente [...], criamos uma 
série de referências com as quais ele se relaciona de algum modo. Ou seja: 
imaginamos uma forma de situá-lo, atribuímos ao ser um certo estar. Ao 
realizarmos tal operação atribuímos um espaço para o ser (Santos e Oliveira, 
2001, p. 67). 
 

Nesse sentido, ao criar uma personagem ficcional, um autor, a princípio, 

posiciona-a relativamente a outros elementos do texto – fisicamente, temporalmente, na 

relação com outras personagens e na relação com suas próprias características 

existenciais, isto é, na forma como essa personagem é expressa e se expressa dentro de 

determinado mundo. De acordo com essa proposta, um ente para ser precisa, antes, estar 

em um espaço, é necessário que exista espacialmente em relação a outros entes e objetos.  

Essa proposta, de ordem textual e literária, compartilha notáveis semelhanças com 

as propostas heideggerianas acerca da espacialidade e, sobretudo, da noção de limites 

previamente abordada: ao ser delimitado um espaço, é delimitada também a identidade 

dos entes que ali se encontram. Posto isso, em termos mais pragmáticos, propõe-se que a 

relação que Jesus desenvolvera com a Favela do Canindé ultrapassa a ordem da discussão 

meramente narrativa ou, ainda, geográfica, e assume um viés filosófico-metafísico. Tal 

argumento é factível, uma vez que, durante a criação literária, Jesus alude a suas 

experiências enquanto ser-no-mundo e ao próprio mundo de uma maneira que transcende 

a natureza física, visto que, mesmo inconscientemente, ela busca entender sua existência 

por meio da linguagem.  

Seguindo essa linha de raciocínio e articulando-a à realidade da escritora, percebe-

se como Jesus figura como um objeto de análise singular, visto que ocupa, 

simultaneamente, os papéis de autora e personagem de sua obra. Considerando tal 

argumento, pode-se afirmar que a técnica de criação narrativa, averiguada por Santos e 

Oliveira (2001), assume, em Quarto de despejo: diário de uma favelada (2020), um 

caráter mais ontológico e existencial: o ato de criar a si e ao espaço define, no processo, 

sua própria existência como indivíduo e personagem. Ao mesmo tempo, conforme se 

demonstrará adiante, essa definição de si só se efetiva a partir de uma rede de fenômenos 

e sentidos característica do mundo. É somente ao aludir ao passado que vivenciou 

enquanto Dasein que Jesus pode transcrever os significados inerentes a esse mundo. 

Na obra, Jesus apropria-se de suas experiências cotidianas e transforma o vivido 

em mote criativo, ponto de partida de toda sua produção textual. Durante a escrita, alinha-

se à trajetória conceitual proposta por Santos e Oliveira (2001) em nível narrativo. Em 

termos mais práticos, situava-se fisicamente enquanto personagem Carolina (no espaço 



53 
 

ficcional da Favela do Canindé), definia um espaço histórico (o passado recém-vivido), 

determinava um espaço social (descrição de sua relação com seus vizinhos, familiares e 

conhecidos), concebia um espaço psicológico para sua personagem (pois a escrita era o 

momento de reflexão e assimilação dos acontecimentos do dia) e criava um espaço de 

linguagem (as formas como se expressa enquanto personagem, ora mais poética, ora mais 

informal). A título de exemplo, cita-se: 

 
[...] Catei dos sacos de papel. Depois retornei, catei uns ferros, uma[s] latas, e 
lenha. Vinha pensando. Quando eu chegar na favela vou encontrar novidades. 
Talvez a D. Rosa ou a indolente Maria dos Anjos brigaram com meus filhos. 
Encontrei a Vera Eunice dormindo e os meninos brincando na rua. Pensei: são 
duas horas. Creio que vou passar o dia sem novidade! O João José veio avisar-
me que a perua que dava dinheiro estava chamando para dar mantimentos. 
Peguei a sacola e fui (Jesus, 2020, p. 20). 

 

No segmento, a autora descreve sua cotidianidade e os acontecimentos banais que 

se dão no espaço da favela. A passagem evidencia, portanto, que suas experiências são 

registradas por meio de uma imersão em seu cotidiano, muitas vezes marcado pela 

ocupação de seu trabalho e pela relação conflituosa com os vizinhos. Nesse sentido, a 

autora narra as tarefas ordinárias que se dão em seu mundo, fenômeno que Heidegger 

(2015) descreve como a “mundanidade” dos acontecimentos. Ademais, as ações 

sucessivas (“catei”, “retornei”, “pensei”), bem como a alusão ao futuro próximo (“quando 

eu chegar na favela”, “vou passar o dia sem novidade!”) dão ao texto a dinamicidade do 

fluxo de pensamento. Esses elementos criam um cenário repleto de sentido, no qual a 

existência da autora-personagem e de seus companheiros se desenrola.  

Nesse sentindo, afirma-se que a narrativa, numa dimensão fenomenológica, 

permite ao ser-no-mundo uma compreensão de si e do espaço por meio da significação 

do todo e da delimitação das fronteiras desse e daquele. Como propôs Saramago (2014), 

remetendo às contribuições heideggerianas, “O limite está, para ele, associado à ideia de 

definição, fundamental à condição de ser” (Saramago, 2014, p. 205). Por conseguinte, ser 

e espaço são indissociáveis na medida em que têm a capacidade de definir um ao outro, 

sincronicamente. Além disso, no caso em questão, por se realizar sobretudo por meio do 

texto, o sentido ontológico dessa relação dota-se de ainda maior valor, pois dá sentido a 

toda uma rede de significações mundanas por meio de uma instância superior: a palavra.  

Dessa maneira, para além de rememorar o que foi experimentado em seu 

cotidiano, a escrita era, sobremaneira, uma forma de se localizar e dar sentido ao espaço 

por meio dele próprio, de afirmar “estou aqui” e, posteriormente, “sou aqui”. Em alusão 



54 
 

a Saramago (2014), essa afirmação é possível na medida em que a referencialidade 

inerente às coisas mundanas prevalece sobre sua materialidade. Em uma formulação mais 

didática, isso significa que Jesus compreende o mundo ao entender que a Favela, as 

pessoas e as coisas nela existentes não são apenas entes materiais que se dão 

isoladamente. Tais entes devem ser entendidos a partir dos sentidos, funções e relações 

que estabelecem dentro de um mundo significado.  

Nesse mundo dotado de significado, tudo remete a algo mais. Assim, a noção de 

referencialidade aproxima-se da perspectiva fenomenológica heideggeriana, pois, de 

acordo com Saramago (2014), a existência no mundo pode apenas ser compreendida e 

interpretada a partir e no interior do próprio mundo. À luz dessa proposta, afirma-se que 

a forma como a autora localiza-se dentro do espaço ficcional de sua obra enquanto 

personagem desempenha um papel fundamental na constituição de seu mundo pessoal e, 

posteriormente, na configuração de um lugar. Sua existência passa, então, a ser 

compreendida por meio dessa inscrição espacial em um mundo que é, simultaneamente, 

real e ficcional.  

Em outras palavras, ao sentir-se rejeitada pelo espaço no plano da realidade, Jesus 

cria, pela escrita, um mundo que funciona como mecanismo de significação de sua própria 

existência. Nele, a autora elabora as dificuldades de seu cotidiano:  

 
Cheguei em casa, fiz o almoço. Enquanto as panelas fervia eu escrevi um 
pouco. Dei o almoço as crianças, e fui Klabin catar papel. Deixei as crianças 
brincando no quintal. Tinha muito papel. Trabalhei depressa pensando que 
aquelas bestas humanas são capás de invadir o meu barracão e maltratar meus 
filhos. Trabalhei apreensiva e agitada (Jesus, 2020, p. 25). 

 

No relato, referente ao dia 19 de julho de 1955, o que imediatamente se destaca é 

o fluxo de sua vida doméstica, sempre avultando os filhos, o trabalho e a escrita. Além 

disso, acerca da referencialidade tal qual propôs Saramago (2014), a passagem ilustra 

como os entes mencionados por Jesus – escrita, papel, trabalho, crianças, barracão – só 

podem ser compreendidos se analisados em sua cotidianidade imediata, onde um faz 

alusão ao outro por meio da rede de sentidos construída na narrativa.  

Além disso, também se evidencia que a apreensão constante a acompanha em seu 

dia a dia, mesmo nos momentos em que se encontra distante da favela. Tal fato revela que 

o mundo é percebido sempre a partir de sua hostilidade, mas o momento da escrita garante 

a pausa para reorganizar o caos das experiências do dia.  



55 
 

Assim, conciliando-se à proposta heideggeriana, parte-se do pressuposto de que o 

mundo é não somente o conjunto físico de seus arredores, mas também e, principalmente, 

os núcleos de significações e afetos que dão sentido à existência. A favela que é 

reordenada por meio da escrita, portanto, ganha significado e passa a ser percebida através 

de um novo viés. Valendo-se desse argumento, propõe-se que há na escrita de Jesus a 

possibilidade de criar um mundo dotado de sentido – primeiramente em nível narrativo 

e, posteriormente, num nível existencial.  

Por meio da escrita, o Canindé enquanto mundo deixa de ser percebido, 

unicamente, por meio de uma “exterioridade existencial” (Relph, 1976, p. 51), através do 

despertencimento de Jesus com o espaço, e ganha outro horizonte de sentido, no qual os 

conflitos do vivido são reorganizados e, em certa medida, superados. Acerca dessa 

possibilidade que a escrita memorialista garante, a autora declara: “[...] Estive revendo os 

aborrecimentos que tive esses dias. [...] Suporto as contingências da vida resoluta. Eu não 

consegui armazenar para viver, resolvi armazenar paciência” (Jesus, 2020, p. 25). Nesse 

segmento, o ato de suportar os percalços, bem como a “paciência” faz referência direta 

ao ato de reviver e apurar suas experiências por meio da escrita.  

Cabe adicionar que, durante seu processo criativo, na passagem da realidade 

vivida para a escrita memorialista, era necessário que a autora se transmutasse em 

personagem. Nessa transmuta, por meio da referencialidade espacial, a autora também se 

encontrava enquanto sujeito localizado em um lugar. Logo, conforme fora demonstrado, 

muito embora não fosse aquele um lugar tuaniano, com o qual se compartilha uma relação 

de afeto, já deixara de ser um ambiente pelo qual se deixa dominar, em consonância com 

o que afirma Relph (1976) acerca da rejeição/exclusão do indivíduo por um espaço. Desse 

modo, a favela tornara-se um lugar heideggeriano, um espaço localizado, construído pela 

presença e vivência do eu.  

Nesse contexto, é fundamental pensar, ainda, que o modo próprio de Jesus ser-e-

estar-no-mundo está totalmente vinculado a sua experiência concreta enquanto catadora 

e moradora da favela, pois é somente a partir dessas experiências que seu mundo é 

vivenciado. Conforme afirma Saramago (2008), tal fato se dá pois o Dasein está enraizado 

na facticidade da vida, isto é, a partir do que há de mais próximo do cotidiano de um 

indivíduo e suas vivências únicas. Como resultado, é somente a partir daí que se pode 

apreender a espacialidade de um ente. Nesse sentido, para Saramago (2008), devem-se 

tomar as coisas que cercam o Dasein como referências iniciais e fundamentais para uma 



56 
 

configuração de seu próprio lugar, pois estar no mundo é interagir com ele, é ser-com o 

mundo. 

Nesse momento, cabe diferenciar que o espaço ao qual se refere não diz respeito 

tão somente ao espaço físico da favela, enquanto realidade material, mas também a ele 

enquanto espaço ficcional e simbólico, desenhado por Jesus e localizado em sua narrativa. 

Tal diferenciação é relevante visto que o Canindé, ao migrar de sua concretude para o 

domínio da escrita, torna-se controlável, previsível. Ademais, isso implica considerar que, 

enquanto realidade ficcional, a favela já não se dota de ares tão hostis, pois passara da 

experiência concreta para o controle da ponta do lápis. Além disso, durante o momento 

do relato, o espaço hostil ao qual se faz referência está no passado. Já fora. Já acontecera. 

No agora, está apenas sendo registrado e, portanto, há uma forma de domínio sobre ele.  

Acerca da vantagem que a escrita narrativa confere a Jesus, a lógica bachelardiana 

propõe que a capacidade imaginativa abre caminho em direção à realização de si e à 

promoção do ser, em termos de virtude e felicidade. Em outros termos, a imaginação da 

qual a autora se utiliza durante a escrita de seu diário é uma forma de libertação e de 

tomada de controle sobre a favela, na medida em que “[...] o ser é capaz de reconhecer e 

de afirmar sua liberdade e sua responsabilidade de indivíduo, engajado no vínculo social, 

mas não determinado ou controlado por ele” (Wunenburger, 2015, p. 28). 

Em contrapartida, o Canindé enquanto realidade vivida, do “aqui” e “agora”, 

figura como o presente de onde se quer escapar, visto que representa a hostilidade da 

vizinhança, a fome e a miséria. Contudo, mesmo que as imagens da Favela do Canindé 

registradas nos cadernos da autora já não fossem tão hostis quando comparadas à 

realidade experienciada diretamente, sabe-se que elas representavam, fielmente, a 

realidade sórdida da carência, e tais fatos não devem ser desconsiderados. Para melhor 

ilustrar a natureza das adversidades vivenciadas por Jesus em seu cotidiano, cita-se o 

trecho do dia 17 de julho de 1955: 

 
Hoje é a Nair Mathias quem começou impricar com meus filhos. A Silvia e o 
esposo já iniciaram o espetaculo ao ar livre. Ele está lhe espancando. E eu estou 
revoltada com o que as crianças presenciam. Ouvem palavras de baixo calão. 
Oh! se eu pudesse mudar daqui para um nucleo mais decente (Jesus, 2020, p. 
21). 

  

Percebe-se, a partir do acontecimento registrado, como a vivência em um 

ambiente de extrema pobreza faz emergir situações indesejadas, capazes de intensificar o 

desgosto da escritora pelo ambiente. Para Jesus, tais episódios de violência entre os 



57 
 

vizinhos são uma consequência do lugar, sempre propício ao caos. É essa tendência à 

desordem que a leva a reafirmar seu desejo por um “nucleo mais decente”, ou seja, por 

um espaço digno. Ademais, nesses momentos em que se vê refém das circunstâncias 

adversas da favela, a autora pontua que a escrita opera como uma estratégia inteligente 

de enfrentamento da realidade. 

Sobre essa questão, a autora revela que o diário assume uma função de “elevação” 

frente aos conflitos, estabelecendo-se como um instrumento de “abrigo do inconsciente”, 

conforme delineado no tópico 2.2 do capítulo anterior. Para exemplificar, recorre-se ao 

segmento do dia posterior ao trecho supracitado, de 18 de julho de 1955, quando, ainda 

refém do incômodo gerado pela personagem Nair Mathias e outras companheiras, Jesus 

declara: “O que aborrece-me é elas vir na minha porta para perturbar minha escassa 

tranquilidade interior […] Mesmo elas aborrecendo-me, eu escrevo. Sei dominar meus 

impulsos” (ibid., p. 23). Nesse trecho, o pronome pessoal “elas” faz alusão às vizinhas 

que vinham à porta repreender os filhos de Carolina.  

Além dessa situação, dois dias mais tarde, ao descrever novas situações que a 

colocaram em desconforto, a autora afirma: “Aqui todas impricam comigo. Dizem que 

falo muito bem. Que sei atrair os homens. [...] Quando fico nervosa não gosto de discutir. 

Prefiro escrever” (ibid., p. 28). Em ambos os casos, nota-se que a autora destaca o 

desconforto que sente em relação à vizinhança. Assim, no trecho em questão, aduz à 

“implicância” das outras mulheres da favela e dá a entender que são recorrentes as 

interações indesejadas entre ela e suas vizinhas. Essas interações, por sua parte, reiteram 

o sentimento de desconforto da autora com o espaço. É importante destacar que, nesse 

caso, o aborrecimento e a sensação de apinhamento28 que Jesus retrata em tais segmentos 

advêm dos conflitos com os vizinhos, e não propriamente da favela.  

Sobre essa questão, é interessante fazer um breve contorno por Tuan (2013) e 

trazer à luz uma de suas propostas acerca dos sentimentos e da percepção humana sobre 

os espaços. Segundo o autor, são os indivíduos, e não apenas os ambientes que tendem a 

incomodar ou enclausurar o eu e, em certo grau, de diminuir sua liberdade. Assim, declara 

que “[...] são basicamente as pessoas que nos apinham; elas, mais do que as coisas, podem 

restringir nossa liberdade e nos privar de espaço” (Tuan, 2013, p. 78). Tal teoria coaduna-

 
28 “Uma sensação de apinhamento pode aparecer sob condições altamente variadas e em diferentes escalas” 
(Tuan, 2013, p. 79), porém, de maneira geral, pode definir-se pela sensação de sentir-se privado da liberdade 
individual ou restringido pelos outros. Nesse sentido, é uma emoção que se origina em função dos outros, 
na sensação de perceber-se, de alguma maneira, dominado pela presença de outrem. 



58 
 

se com as experiências registradas por Jesus nos trechos previamente analisados, nos 

quais fica claro que a intrusão das vizinhas é o fator preponderante para suscitar a 

sensação de que o mundo é inamistoso. 

Cabe ressaltar que tal fato não exime o espaço da favela de seu grau de influência 

sobre o sentimento de despertencimento e apinhamento da autora, mas adiciona uma nova 

camada ao presente estudo, uma vez que permite uma análise de Jesus também em sua 

relação com a comunidade. Entende-se que, embora o ambiente da favela conotasse uma 

forma mais visível de privação da liberdade, não era esse, apenas, o causador da topofobia 

da autora em sua relação com o mundo. Na realidade, grande parte do sentimento advinha 

do convívio com os outros e da natureza introspectiva da autora. Portanto, os causadores 

do “dissabor da restrição espacial” (ibid., p. 84) à qual Jesus alude nas entrelinhas de seu 

diário, origina-se, muitas vezes, em função de se saber restringida pela presença 

inamistosa de seus vizinhos.  

Para melhor exemplificar a sensação de apinhamento e o desconforto que a autora 

sente quando na presença dos vizinhos, faz-se referência ao dia 22 de julho de 1955, 

quando a autora expõe: “[...] Eu gosto de ficar dentro de casa, com as portas fechadas. 

Não gosto de ficar nas esquinas conversando. Gosto de ficar sozinha e lendo. Ou 

escrevendo!” (Jesus, 2020, p. 30). Neste, Jesus explicita como a intrusão dos vizinhos em 

sua intimidade lhe é incômoda. Além disso, a predileção por “[...] ficar dentro de casa, 

com as portas fechadas” simboliza a necessidade de criar fronteiras entre o eu e os outros. 

Nesse momento, a casa, ainda que precária, configura uma espécie de refúgio à presença 

dos vizinhos. 

Além desse momento, o mesmo sentimento de clausura se evidencia quando a 

autora narra no dia 10 de julho de 1958: “Deixei o leito para pegar agua. Não gosto de 

estar entre as mulheres porque é na torneira que elas falam de todos e de tudo” (ibid., p. 

85). No segmento, a autora chama atenção para o fato de que, na favela, a exposição ao 

olhar e ao escrutínio dos outros é constante, evidenciando que a topofobia que sente pelo 

espaço provém, também, da convivência em comunidade. A presença dos outros reaviva 

sua aversão pelo ambiente, fazendo com que a autora se perceba constantemente 

ameaçada por uma espécie de restrição que, ao mesmo tempo, espacial e emocional. 

Em antítese a esse sentimento, porém, vigora a espaciosidade, que, conforme 

ilustrado no capítulo anterior, “[...] está intimamente associada à sensação de estar livre” 

(Tuan, 2013, p. 70). A espaciosidade é relevante, no presente momento, pois nos 

mencionados excertos do diário, referentes às páginas 23 e 28, um aspecto em comum se 



59 
 

evidencia: para a autora, a escrita se configura como um lugar de plenitude em meio ao 

caos, ou ainda, de pausa em meio ao movimento. Sobre essa questão, adiciona-se outra 

contribuição tuaniana: “O fundamental é a capacidade para transcender a condição 

presente [...]” (ibid., p. 70). Seguindo essa análise, a escrita fora a maneira encontrada por 

Jesus de atravessar os momentos desfavoráveis de sua vida, visto que tem a capacidade 

de fazer aceder a outro nível da realidade, no qual o ser-no-mundo vê-se em plenitude 

com o espaço. 

Esse atributo da escrita permite à autora se “engrandecer” frente ao mundo, pois, 

ao se tornar conteúdo de sua narrativa, a favela deixa de ser apenas contemplada por um 

ser exterior e passivo a ela. Nesse sentido, sob o jugo de seu lápis, a hostilidade da favela 

e dos vizinhos é passível de ser manipulada, transformada pela mão de sua autora, por um 

corpo que age ativamente sobre o espaço. Nessa acepção, a narrativa é uma maneira de 

confronto do espaço geográfico opressor, pois “Ela ativa uma conquista psicológica do 

espaço, [...] o que permite, em retorno, uma verdadeira individuação, uma apropriação do 

espaço interior do Eu” (Wunenburger, 2015, p. 26). 

O ato de escrever converte-se então na própria totalidade que dá sentido à 

existência de Jesus, pois comporta o que inexistia na favela: abrigo e liberdade. Sob essa 

perspectiva, o diário, enquanto um lugar dotado de significado, é um símbolo de 

libertação de sua “existência infausta”, como outrora Jesus nomeara, e assemelha-se até 

mesmo ao lar, no sentido de que garante uma forma de proteção contra os conflitos e 

ameaças do mundo. É tal qual uma casa, onde a intimidade do eu vê-se segura, onde, 

portanto, o ser-no-mundo não mais se percebe disperso em meio à desordem exterior. 

Seguindo essa lógica, a escrita configura-se enquanto uma tarefa capaz de conferir 

unidade à sua existência. 

O diário, portanto, é espaço de acolhimento, pertencimento e significação da 

existência. Sua escrita é um ato que não se limita a si próprio, mas que, tal qual a “concha 

inicial” de Bachelard (2008), organiza o caos e expande a vida. Nesse processo, os 

cadernos de Jesus tornam-se a almejada “casa de alvenaria” a qual a autora faz constantes 

alusões, pois, para Bachelard, “[...] a casa é nosso canto do mundo. Ela é, como se diz 

frequentemente, nosso primeiro universo. É um verdadeiro cosmos. Um cosmos em toda 

a acepção do termo” (Bachelard, 1988, p. 112). 

Em suma, levando em consideração que Carolina não considerava sua habitação 

uma casa, afirma-se que somente a escrita configura um lar dentro de sua perspectiva 

existencial. A título de ilustração, faz-se referência aos seguintes segmentos: “[...] 



60 
 

Cheguei na favela: eu não acho geito de dizer cheguei em casa. Casa é casa. Barracão é 

barracão” (Jesus, 2020, p. 50) e “Quando eu digo casa, penso que estou ofendendo as 

casas de tijolos” (Jesus, 2020, p. 57). Portanto, habitar um lar não é simplesmente edificar 

e morar, mas, sobretudo, o modo próprio do indivíduo ser-estar-no-mundo 

significativamente, por meio de suas relações com o todo.  

Além disso, assumindo um posicionamento mais objetivo, quando enfatizada a 

instrumentalidade29 do diário, ou seja, sua serventia para Jesus, é interessante retomar a 

perspectiva tuaniana acerca dos instrumentos:   

 
Instrumentos [...] ampliam a sensação de espaço e espaciosidade do homem. O 
espaço que é mensurável pelo alcance dos braços estendidos torna-se um 
mundo pequeno quando comparado com aquele que é medido pela distância 
do arremesso da lança ou o tiro de uma flecha. [...] Um instrumento [...] 
aumenta o mundo da pessoa quando ela sente que é uma extensão direta de 
seus poderes corporais (Tuan, 2013, p. 71). 

 

De acordo com essa perspectiva, é possível afirmar que Jesus conferia sentido e 

propósito ao mundo por meio da articulação de seu esquema corporal no espaço, agindo 

ativamente sobre ele por meio da movimentação. No presente momento, esse mesmo 

princípio é aplicado à instrumentalidade do diário, que opera semelhantemente a uma 

espécie de maquinário do ser-no-mundo, expandindo suas capacidades e garantindo-lhe 

poder de ação. Seguindo essa lógica, o diário era uma forma de engrandecimento do eu, 

que assegurava domínio sobre a vastidão e hostilidade do mundo exterior. Por meio do 

diário, portanto, o espaço se expande diante da autora, pois sugere futuro e convida à 

ação. 

Diante dos pontos levantados até aqui, afirma-se que o diário não foi, para 

Carolina Maria de Jesus, meramente uma ferramenta de documentação de experiências, 

tampouco um relato crítico da vida na favela, muito embora fossem esses os fatores que 

motivaram sua escrita. Com efeito, a obra não se limita ao recorte documental, 

unicamente, mas adquire profundidade psicológica e ontológica quando analisada através 

das lentes da Geografia Humanista Cultural, com enfoque nas subjetividades da autora 

em sua relação com o mundo. Em resumo, propõe-se que, ao ver-se apinhada pela 

presença dos outros e do espaço, Jesus buscava refúgio na escrita, onde sentia verdadeira 

espaciosidade.  

 
29 Para reflexões mais aprofundadas, verificar Saramago, 2014, p. 197. 



61 
 

Assim, percebe-se outra nuance decisiva ao presente estudo: não fora a mera 

localização do eu numa narrativa que estabeleceu um lugar. Embora por meio do relato 

de suas experiências fez-se factível uma forma de desdobramento da realidade em algo 

mais significativo, ainda assim, não se conforma à escrita, de forma autônoma, essa 

libertação e expansão do ser-no-mundo. Era, sobretudo, a tomada do espaço da favela 

como conteúdo narrativo que lhe fornecia domínio sobre a existência. Isso implica 

afirmar, por conseguinte, que era somente ao escrever sobre a Favela do Canindé – 

ambiente de apinhamento – que Jesus era capaz de dar sentido ao espaço que a oprimia.  

Em termos mais simples, não bastava, unicamente, escrever – era necessário 

escrever acerca do ambiente que, usualmente, a apinhava. Sobretudo, era indispensável 

que se escrevesse sobre as experiências mundanas que se deram justamente porque 

localizadas naquele espaço. Nesse ínterim, a própria escrita passa a se configurar 

enquanto um lugar significado, pois era somente durante essa atividade cotidiana que a 

autora se sentia pertencida pelo mundo. É somente então, nesse ato de suspensão do 

movimento, que a escrita deixa de ser simples registro e se torna lugar: o único espaço, 

até então, em que Jesus poderia de fato habitar de maneira digna.  

Por conseguinte, elabora-se uma perspectiva mais complexa em torno da 

dedicação da autora à escrita: era por meio da linguagem que ela se revelava enquanto 

ser-no-mundo. Em decorrência, há, na escrita de Jesus, no ato de “narrar-se”, a inscrição 

do sujeito no mundo por meio da própria linguagem. Cabe destacar que se entende o ato 

de narrar-se, no presente momento, como o ato de reconhecer e revelar a si e ao mundo 

concomitantemente – como entidades indissociáveis. Afinal, conforme conclui Heidegger 

(2011), é por intermédio da palavra que os lugares podem, efetivamente, se instaurar 

enquanto tais; e é somente o ser que detém o poder de significar esses lugares. Nessa 

oportunidade, porém, não se adentrará tão densamente nesse tópico. Acena-se, no entanto, 

para a pertinência dessa discussão, a ser abordada no tópico seguinte. 

Ainda que a priori os cadernos da autora tivessem o intuito de criticar as situações 

vividas, eles tornaram-se, posteriormente, uma válvula de escape para as dificuldades 

que, na vida em comunidade, a aprisionavam e, consequentemente, um instrumento que 

possibilitava ao ser existir de maneira plena no mundo. Era no debruçar-se sobre a caneta 

e o papel, no escrever das letras na folha em branco e, acima de tudo, no ato da pausa, de 

sentar-se e descansar a consciência nas linhas de um diário, que Carolina Maria de Jesus 

fazia-se eu, indivíduo real, habitante de um lugar e, efetivamente, ser-no-mundo. E, cabe 

ainda destacar, não era propriamente a favela ficcional que se travestia em lugar quando 



62 
 

transcrita para o diário. Com efeito, o lugar era a própria escrita acerca do microcosmo 

do Canindé, na medida em que a narração de seu recorte do mundo constituía um 

momento de suspensão da realidade e de parada reflexiva.  

Ademais, como já demonstrado anteriormente, Jesus tomava esse intento com 

seriedade, pois o diário era um projeto existencial que possibilitaria um futuro exterior à 

favela. Por essa razão, fosse após a exaustão de um dia catando papéis, fosse ao preparar 

o escasso alimento de que dispunha, ou mesmo durante a madrugada, após uma noite de 

pesadelos causados pela fome, o diário era um mecanismo de superar tais percalços. 

Assim, apesar dos empecilhos impostos pelas adversidades da miséria, o rigor da autora 

de dedicar-se ao texto é evidente.  

A título de exemplo, no dia 19 de julho de 1955, narra: “Cheguei em casa, fiz o 

almoço. Enquanto as panelas fervia eu escrevi um pouco.” (Jesus, 2020, p. 25). Ademais, 

não muitas horas depois, na madrugada do dia seguinte, ela afirma: “Deixei o leito as 4 

horas para escrever [...]” (ibid., p. 27). Assim, com base nos segmentos citados, afirma-

se que, muito mais que uma simples ocupação do tempo vago ou um passatempo 

despretensioso, a escrita era para Jesus uma ocupação que conferia ordem e sentido à 

existência.  

Contudo, ainda no intento de compreender como e o que, propriamente, faz o 

espaço transformar-se em lugar, recorre-se novamente a Tuan (2013), segundo o qual a 

pausa é a chave para esse desvelamento. De acordo com o teórico, “O lugar é um mundo 

de significado organizado. É essencialmente um conceito estático” (Tuan, 2013, p. 219). 

Em termos mais objetivos, é por meio da pausa no movimento e no caos cotidiano “que 

se torna possível marcar um espaço na experiência; deformá-lo, senti-lo de forma 

específica, significá-lo” (Marandola Jr., 2013, p. 8). Em consonância com essa proposta, 

observa-se que, no inconsciente, o vivido perde sua característica tumultuosa, isto é, 

durante o “devaneio literário”, conforme intitula Bachelard (1988), Jesus organiza o 

espaço em lugar, pois “O inconsciente estagia” (ibid., p. 115). 

Consequentemente, afirma-se que lugar não é somente um espaço pelo qual se 

nutre afeto, como propõem algumas vertentes da Geografia Humanista Cultural. Lugar, 

é, também, estabilidade, permanência que tranquiliza num mundo caótico, como uma 

rocha basilar que sustenta o indivíduo na inconsistência mundana. Ao analisar esse fato 

da perspectiva de uma catadora de papéis oriunda da favela, a pausa significa ordenar-se 

entre as vicissitudes de uma vida que se resume, muitas vezes, em sobreviver ao momento 

presente. Nesse cenário, o diário, enquanto instrumento, é capaz de dotar as coisas e o 



63 
 

entorno de significado, é o próprio lugar que confere sentido à existência de Carolina 

Maria de Jesus.  

Por conseguinte, alinhando-se ao que proposto por Bachelard (2008), reitera-se 

que é somente no casulo protetor da memória, isto é, ao amalgamar, na escrita, essas 

experiências, os sentimentos e percepções delas provenientes, que o lugar ganha 

permanência, estabilização. É um lugar, nesse sentido, construído mais como realidade 

psicológica do que como realidade física. Diante disso, afirma-se que é somente durante 

o destrinchar da experiência em realidade poética que o lugar é firmado enquanto tal. 

Assim, como bem revelou Tuan (2013, p. 181): 

 
Graças à [...] arte tivemos o privilégio de saborear experiências, que de outro 
modo teriam se apagado pelo esquecimento. Eis aqui um paradoxo aparente: o 
pensamento cria distância e destrói a proximidade da experiência direta; é, no 
entanto, por meio do pensamento reflexivo que os momentos fugidios do 
passado são trazidos para perto de nós na realidade presente e ganham certa 
permanência. 

 

No segmento, percebe-se como a estaticidade do pensamento e da palavra, ou 

ainda, da arte, conforme intitulado pelo autor, está intimamente ligada à noção de 

permanência em um lugar – físico ou simbólico. Ademais, do referido excerto, sublinha-

se que o pensamento reflexivo – elemento primordial e indispensável da escrita diarística 

– constitui a base do processo de suspensão da realidade para a criação do espaço 

narrativo, conforme percebido anteriormente. Como consequência, sabe-se que a 

demarcação desse espaço narrativo cria uma realidade geográfica significada por meio de 

si própria.  

Mais adiante constituirá o foco da investigação a magnitude da linguagem poética 

nesse processo de desvelamento do vivido. Por ora, é relevante apenas reconhecer como, 

dentro do contexto de Jesus, a escrita memorialista e a carga estética nela aparente 

mantêm imbricada relação com a noção de espacialidade30. Em sentindo mais estrito, 

isso significa que, não havendo encontrado pertencimento entre os seus, na “comunidade” 

da favela, restava à autora buscar demora, e, portanto, lugar, em seu projeto maior: a 

narrativa de si. Nesse ínterim, o conteúdo sobre o que se escreve, bem como a forma com 

que é expresso, revela uma realidade que ultrapassa o aspecto meramente estético da obra, 

 
30 Para Heidegger (2015), é a interpretação do entorno tomando como referência primordial as ocupações, 
vivências, experiências e, consequentemente, o habitar do ser-no-mundo. 



64 
 

mas concentra uma riqueza ontológica única acerca das experiências de sua autora-

personagem.  

A escrita emerge, primeiramente, como o meio pelo qual a autora conseguiu 

estabelecer vínculos com a Favela do Canindé – mesmo que não vínculos afetivos. 

Posteriormente, tornou-se a escrita o fim último, o próprio lugar almejado, onde se via 

em pertencimento com o mundo. Essa forma singular de habitar um espaço valorizado 

por meio da escrita confirma a própria essência da relação indivíduo-meio, que somente 

se expressa em sua totalidade vivida, em suas ligações com o construir e em sua 

cotidianidade. Conclui-se que, da perspectiva fenomenológica heideggeriana, o diário 

emerge enquanto um instrumento que confere a Jesus uma expansão de seu espaço 

material e metafísico enquanto ser-no-mundo.  

Além disso, o ato de escrever detém, em sua essência, a suspensão do movimento 

constante. Esse momento de interrupção, por sua vez, é o que garante uma percepção mais 

clara dos entornos, pois, conforme afirma Marandola Jr. (2009), habitar envolve, 

sobretudo, o demorar-se, a pausa necessária ao envolvimento. É no gesto de transformar 

a ausência de pertencimento em permanência simbólica que se evidencia a potência da 

linguagem nesse processo. Posto isso, o tópico a seguir investigará de que maneira Jesus 

estabeleceu, por meio da escrita poética, um elo de demora com o espaço da Favela do 

Canindé. 

 

3.2 A escrita poética: onde o espaço se desvela lugar  

 

Na seção precedente, evidenciou-se como Carolina Maria de Jesus constrói uma 

espacialidade narrativa por meio dos relatos de sua vivência enquanto moradora da favela. 

A partir dessa análise, percebeu-se que o diário da autora, na verdade, ultrapassa sua 

função originária de registrar e criticar a realidade em que estava inserida e torna-se um 

mecanismo de ordenação da existência e compreensão de si. Além disso, a partir de Tuan 

(2013) e Bachelard (2008), especialmente, demonstrou-se como a pausa – inerente ao 

gesto de escrever – é um fenômeno essencial nesse processo ontológico.  

Durante a análise, configurou-se a escrita enquanto um lugar, seja por assimilar-

se a um espaço de significado organizado, seja por ser dotado de espaciosidade ou, ainda, 

por caracterizar-se enquanto o único ambiente no qual Jesus percebe-se acolhida. Em 

razão de tais fatores, delineou-se acerca do poder de significação da realidade geográfica 

por meio da linguagem. Assim, adiciona-se, no presente momento, um matiz essencial a 



65 
 

tal discussão: o mundo da autora só existe enquanto lugar em função da linguagem 

poética que o revela. Nesse sentido, Jesus só encontraria pertencimento, na acepção real 

da palavra, por meio da linguagem lírica, expressiva e imagética de sua obra. 

Portanto, para introduzir essa nuance, retoma-se um argumento já apontado no 

capítulo primeiro desta pesquisa, porém de extrema relevância no presente momento: 

acerca da importância para o Dasein de que se veja pertencido pelo mundo. Sobre esse 

fato, demonstrou-se que os diários de Jesus figuram tal qual um pórtico – como um 

instrumento pelo qual há uma abertura para o que o ser-no-mundo ainda não é, mas pode 

vir a ser. Nessa acepção, o diário enquanto instrumento estabelece as bases existenciais e 

identitárias de sua autora. Assim, o ser-no-mundo, que antes via-se desenraizado e 

despertencido, encontra propósito e acolhimento no ato da escrita. É somente a partir 

desse fenômeno que Jesus pode iniciar sua fruição enquanto Dasein. 

Essa necessidade ontológica, segundo Dardel (2015), se justifica porque há um 

desejo inerente ao ser-no-mundo de se ver acolhido pelo espaço que habita, a Terra. Para 

o autor, a Terra não é somente realidade material, mas a base e a totalidade do indivíduo, 

condição essencial e indispensável para a existência. Na esteira desse pensamento, para 

que haja o advento do ser-no-mundo, é necessário, antes, uma base para assentá-lo, isto 

é, uma concha protetora, um lar, uma casa. Em contrapartida, para Heidegger (2011), em 

sua produção filosófica mais tardia, seria necessário, além do abrigo originário, a palavra 

que significa os lugares.  

É importante considerar que ambas as visões se complementam, pois pensam o 

ser e o espaço enquanto entidades que significam mutuamente, relação que demonstra 

que a própria delimitação entre um e outro é tênue. Porém, assumindo a visão 

heideggeriana, é o ser quem possui a habilidade de significar a si e ao mundo por meio 

da palavra poética. Compartilhando desse pensamento, Bachelard (2001) valida, na sua 

psicologia da imaginação, uma dialética entre o exterior e o interior, entre a natureza e o 

vivente, que sustenta a relação vivida com o mundo. O autor não pressupõe um dualismo 

entre homem e natureza, sujeito e mundo, espírito e matéria, mas os entende no plano de 

uma interface, de conexão e fronteira, concomitantemente.   

Cabe pontuar que, em seus escritos sobre a poesia e a localidade do ser, o que 

interessa a Heidegger (2010) é a presença do sagrado no âmbito do doméstico, pois, de 

acordo com o filósofo, o extraordinário só se faz conhecer por meio do ordinário e, nesse 

processo, se faria conhecer a verdade do ser. Dessa forma, percebe-se que a proposta do 

autor é encontrar o sagrado (a arte) no âmbito da vida concreta, do familiar, em meio aos 



66 
 

afazeres diários. É pertinente, portanto, dedicar-se, de início, à análise dos trechos onde, 

por meio do corriqueiro, Jesus deixa transparecer o sublime.  

Afirma-se que a poeticidade que a palavra carrega em Quarto de despejo: diário 

de uma favelada (2020) demonstra a experiência fenomenológica de sua autora-

personagem de maneira vivida e contextualizada, pois a própria narrativa está enraizada 

no modo como Jesus habita e se relaciona significativamente com o mundo. Ademais, ao 

descrever não só a mundanidade de seus arredores, mas também os momentos de 

deslumbramento e conciliação com o espaço por meio de linguagem subjetiva e sensível, 

Jesus demonstra a aproximação entre o ordinário e o extraordinário à qual se referia 

Heidegger (2010).  

A propósito, é essencial esclarecer que Heidegger (2010) ressignifica sua noção 

de habitar e passa a entender esse conceito enquanto um lugar entre quatro31 entes: Terra, 

Céu, Mortais, Deuses. Nessa quadratura, cada elemento faz aparecer o outro e cada um 

deles remete, à sua maneira, ao lugar, pois “Embora a quadratura não possa ser tomada, 

em si mesma, como um conceito topológico, ela se remete inevitavelmente ao espaço e 

ao lugar, na medida em que é essencialmente proximidade, movimento, habitar, mundo, 

terra e céu” (Saramago, 2014, p. 215).  

Em outros termos, a unidade desses quatro aponta, irremediavelmente, para uma 

localidade. Essa localidade, onde tudo se conforma e onde os quatro entes se reúnem, 

torna-se aquilo a que se chama Mundo. Para melhor exemplificar, recorre-se ao segmento 

abaixo, que chama atenção pela alternância que a autora faz entre a descrição do mundano 

e do não mundano. No trecho, ela conecta as intercorrências da vida na favela com a 

crença em algo de ordem superior capaz de reger os acontecimentos de sua existência: 

 
[...] O barraco está numa desordem horrivel. É que eu não tenho sabão para 
lavar as louças. Digo louça por hábito. Mas é as latas. Se tivesse sabão eu ia 
lavar as roupas. Eu não sou desmazelada. Se ando suja é devido a reviravolta 
da vida de um favelado. Cheguei a conclusão que quem não tem de ir pro céu, 
não adianta olhar para cima. É igual a nós que não gostamos da favela, mas 
somos obrigados a residir na favela (Jesus, 2020, p. 45). 

 

No trecho acima, não se encontra, diretamente, o sagrado, mas seu 

questionamento. Assim, quando Jesus afirma: “Cheguei a conclusão que quem não tem 

 
31 De acordo com Saramago (2008), é interessante lembrar que o número quatro simboliza, desde épocas 
arcaicas, a totalidade do tangível e do criado: há quatro pontos cardeais, quatro estações do ano, quatro 
ventos, quatro fases da lua, quatro elementos etc. Em seu ensaio A coisa, Heidegger (2012) insiste nessa 
simbologia. 



67 
 

de ir pro céu, não adianta olhar para cima” (Jesus, 2020, p. 45), ela demonstra que sua 

desconexão com o Mundo é tão irreparável que até mesmo a possibilidade de um destino 

espiritual que resguarda um lugar – simbolizado pelo Céu – se desfez. Pontua-se, 

portanto, que mesmo o Sagrado, dentro do microcosmos de Jesus, figura enquanto 

ausência, o que demonstra, por sua vez, outra faceta da topofobia da autora em sua relação 

com o espaço da favela.  

Além disso, para Heidegger (2012), o habitar pleno ocorre quando os quatro 

elementos se reúnem – Terra, Céu, Mortais, Divinos – e permanecem em proximidade. 

Essa quadratura, portanto, compõe o conceito de Mundo para o autor, pois é essa reunião 

que constitui a experiência de lugar e possibilita ao Dasein pertencimento. Quando essa 

relação está em desequilíbrio, o espaço torna-se apenas extensão, em seu sentido 

cartesiano. Para o ser-no-mundo, essa seria uma experiência existencial que se assemelha 

ao exílio ontológico, que pode ser percebido ao longo do diário, em especial quando Jesus 

alude à inevitabilidade da vida na favela. 

Levando em consideração tais pressupostos teóricos, entende-se que Carolina 

Maria de Jesus experimentava a existência a partir de uma “quadratura quebrada”, o que 

justificaria o sentimento de despertencimento que a acompanha. Com o objetivo de 

evidenciar essa proposta, chama-se atenção para o trecho abaixo, no qual Jesus faz alusão, 

outra vez, ao Céu: 

 
[…] Quando eu estou com pouco dinheiro procuro não pensar nos filhos que 
vão pedir pão, pão, café. Desvio meu pensamento para o céu. Penso: será que 
lá em cima tem habitantes? Será que eles são melhores do que nós? Será que o 
predominio de lá suplanta o nosso? Será que as nações de lá é variada igual 
aqui na terra? Ou é uma nação unica? Será que lá existe favela? E se existe 
favela será que quando eu morrer eu vou morar na favela? (Jesus, 2020, p. 52). 

 

Analisando ambas as meditações da autora, referentes às páginas 45 e 52 de sua 

obra, fica evidente como cada um dos quatro pilares heideggerianos falha na existência 

de Jesus, sempre apresentando-se de forma insatisfatória ou defeituosa. A Terra, que nesse 

caso figura, especialmente, enquanto realidade material, pode ser representada pela 

própria favela, descrita pela autora como “[...] o quintal onde jogam os lixos” (ibid., p. 

36) e caracterizada pela desordem e pela miséria. O Céu, por sua parte, é o horizonte para 

o qual ela olha em desalento. No segmento referente à página 52, ele aparece não como 

horizonte de possibilidade ou esperança, mas enquanto ironia, pois o desconhecido 



68 
 

suscita o medo de que ele se assemelhe à Terra, levando a autora a questionar: “Será que 

lá existe favela?” (ibid., p. 52). 

Os mortais, nesse contexto, são interpretados enquanto a coletividade. Nesse caso, 

relembra-se a ausência do senso de comunidade dentro da favela, fato que compelia Jesus 

a isolar-se. Sobre esse pilar, sabe-se que a relação com seus vizinhos era aflitiva para 

autora, levando-a a afirmar: “Tem pessoa que quando me vê passar saem da janela ou 

fecham as portas. Estes gestos não me ofendem. Eu até gosto porque não preciso parar 

para conversar” (ibid., p. 75). Além disso, a exclusão vivenciada pela autora não se 

limitava aos limites da favela. Mesmo quando interagia com pessoas que não faziam parte 

daquele núcleo, Jesus era rejeitada em função do rótulo de “favelada”: “[...] Os visinhos 

de alvenaria olha os favelados com repugnância” (ibid., p. 57). 

Finalmente, no que tange ao Divino dentro da “quadratura quebrada” da autora, é 

digno de atenção a espiritualidade que a autora deixa transparecer nas linhas de seu diário, 

fazendo constantes referências a Deus. Ao longo da obra, nota-se que esse é o único pilar 

que se mantém vigente, mesmo em meio às agruras de sua existência. Nesse quesito, ela 

demonstra uma sacralidade em torno da figura de Deus que se mantém íntegra ao longo 

de seus relatos. A título de exemplificação, em 9 de julho de 1958, Jesus relembra um 

episódio do passado e escreve:  

 
[...] Quando nasceu a Vera eu fiquei sosinha aqui na favela. Não apareceu uma 
mulher para lavar minhas roupas, olhar meus filhos. Os meus filhos dormiam 
sujos. [...] Depois do parto eu fiquei na numa posição incomoda. Até quando 
Deus me deu forças para ajeitar-me (ibid., p. 58). 

 

Ademais, em 3 de agosto de 1958, relata também: “[...] Hoje os meninos vão 

comer só pão duro e feijão com farinha. Eu estou com tanto sono que não posso parar de 

pé. Estou com frio. E graças a Deus não estamos com fome. Hoje Deus está ajudando-

me” (ibid., p. 98). Além disso, em 2 de setembro do mesmo ano: “Não posso ir num 

espetaculo, por isso Deus envia-me estes sonhos deslumbrantes para minh’alma dolorida. 

Ao Deus que me proteje, envio os meus agradecimentos” (ibid., p. 112). 

Diante do exposto, percebe-se que, na experiência existencial de Carolina Maria 

de Jesus, a quadratura heideggeriana – caracterizada pelo copertencimento de quatro 

elementos essenciais que representam a totalidade do Dasein e do habitar – apresenta, 

em quase todos os seus eixos, uma fratura. Nesse sentido, sua experiência ontológica de 

habitar – e, portanto, de pertencer – não se realiza com uma totalidade harmônica, o que 



69 
 

impede a existência autêntica da autora enquanto ser-no-mundo. Embora o Divino 

demonstre ser um alicerce estável, a Terra se apresenta hostil, o Céu representa a incógnita 

e os Mortais surgem como entes que rejeitam e excluem. Nas palavras da autora, “[...] 

quem reside na favela não tem quadra de vida” (ibid., p. 86). 

Em termos mais simples, o amparo do Divino por si só não é capaz, de forma 

independente, de sustentar a existência do Dasein. Antes, opera como um esteio que 

impede o colapso total de Jesus no que diz respeito a sua existência, garantindo um 

sentido mínimo que a auxilia em dar continuidade à vida. Contudo, apenas a presença do 

Sagrado não estabelece, propriamente, um lugar para assentar o ser, pois a quadratura 

plena requer a conciliação entre sagrado e mundano, ordinário e extraordinário, porquanto 

“Habitar a quadratura é habitar o ‘entre’: sobre a terra e sob o céu, numa copresença 

dessas duas dimensões da existência. [...] é precisamente nesse entre que habita o homem” 

(Saramago, 2014, p. 215).  

É no entre que se encontra, por fim, o elemento poético tão caro a Heidegger 

(2010), visto que somente esse componente é capaz de revelar a verdade de um lugar e, 

consequentemente, a topologia do ser. A poeticidade, para o autor, é o que há se mais 

essencial no habitar humano, pois é o fator determinante para uma aproximação genuína 

entre o comum e o sagrado. Em outros termos, é a poeticidade o que garante que a 

espacialidade não se conforme a uma noção cartesiana do lugar enquanto mera 

materialidade. Similarmente, para Dardel (2015), esse seria o caráter de geopoeticidade 

inerente à Terra. Sobre essa questão, o geógrafo afirma que somente o texto poético é 

capaz de transcrever o solo geográfico. Declara o autor que:  

 
[...] a linguagem do geógrafo sem esforço transforma-se na do poeta. 
Linguagem direta, transparente, que ‘fala’ sem dificuldade à imaginação, bem 
melhor, sem dúvida, que o discurso ‘objetivo’ do erudito, porque ela transcreve 
fielmente o ‘texto’ traçado sobre o solo (Dardel, 2015, p. 3). 

 

Do trecho, avultam-se duas questões. A primeira delas refere-se ao fato de que a 

Geografia, etimologicamente, é a descrição da Terra, sugerindo que ela é como um texto 

a ser decifrado, pois, para o autor, “[...] o desenho da costa, os recortes da montanha, as 

sinuosidades do rio, formam os signos desse texto” (ibid., p. 2). Em segundo lugar, 

aponta-se para a necessidade ontológica do homem de decifrá-la. Tal desejo fundamental, 

originário do ser, revela que a Terra resguarda, em suas paisagens, a própria identidade 

dos seres que nela habitam.  



70 
 

À luz desses fatores, percebe-se que apenas um aspecto dá forma à experiência 

existencial de Jesus enquanto existência plena: sua tentativa de decifrar o “texto” do 

espaço. Diante do exposto, propõe-se que o diário da autora e a linguagem poética que 

ele manifesta passem a operar como o sustentáculo central da relação da autora com o 

mundo. Tais elementos cumprem a função de recompor o equilíbrio inexistente em função 

de sua “quadratura quebrada” e impediam que a autora vivesse em total “exílio 

existencial”, totalmente deslocada e desordenada. 

Seguindo esse raciocínio, a escrita é o “habitar entre” ao qual Heidegger (2010) 

faz alusão, pois se o mundo vivido não oferece um lugar no sentido ontológico de 

acolhimento, é durante o gesto da escrita que algo dessa ordem começa a se insinuar. Para 

exemplificar, no segmento a seguir, destaca-se a estética onírica e fantasiosa que ele 

contém:  

 
[...] Eu durmi. E tive um sonho maravilhoso. Sonhei que era um anjo. Meu 
vistido era amplo. Mangas longas cor de rosa. Eu ia da terra para o céu. E 
pegava as estrelas na mão para contemplá-las. Conversar com as estrelas. Elas 
organisaram um espetáculo para homenagear-me. Dançavam o meu redor e 
formavam um risco luminoso. Quando despertei pensei: eu sou tão pobre. Não 
posso ir num espetaculo, por isso Deus envia-me estes sonhos deslumbrantes 
para minh’alma dolorida (Jesus, 2020, p. 112). 

  

O que se revela, num primeiro momento, é linguagem imagética e metafórica com 

a qual Jesus escolhe descrever seu sonho, característica que se sobressai quando 

comparada à linguagem simples e objetiva com que descreve as ocorrências mais banais 

de seu cotidiano. Tal fato fica evidente, especialmente, quando declara “E pegava as 

estrelas na mão para contemplá-las. Conversar com as estrelas. Elas organisaram um 

espetáculo para homenagear-me” (ibid.). Nessa passagem, o caráter fantasioso do 

conteúdo demonstra uma espécie de suspensão do momento presente. Esse momento de 

pausa consegue, unicamente, demonstrar o caráter de acolhimento que a escrita fornece à 

autora, pois:  

 
[...] a imaginação cerca suas imagens de cargas afetivas, atrativas ou 
repulsivas, que fazem do mundo sonhado um mundo de alta densidade 
emocional. É por isso que a imaginação pode sempre se orientar para devaneios 
felizes; porque ela é, no fim das contas, a resposta do querer-viver à dificuldade 
de viver na realidade exterior (Wunenburger, 2015, p. 25). 

 

Além disso, quando focada a forma pela qual o sonho foi expresso, percebe-se 

como a intensidade expressiva revela de maneira mais clara a dimensão espacial. Nesse 



71 
 

sentido, ao fazer uso da linguagem poética, Jesus aproxima-se da noção heideggeriana de 

habitar poeticamente um lugar, pois, por meio da linguagem, “[...] a magia das palavras e 

das imagens traça [um] quadro” (Dardel, 2015, p. 4). Nesse processo de criação do 

“quadro”, Jesus reestrutura a desordem do real e reequilibra sua existência, antes marcada 

pela ruptura da quadratura. Além disso, também merece destaque o momento em que 

Jesus revela que “[...] ia da terra para o céu” (Jesus, 2020, p. 112). Nessas linhas, Jesus 

faz alusão direta ao limiar Terra-Céu, demonstrando a noção – ontologicamente primitiva 

ao ser-no-mundo – de que há, ao mesmo tempo, uma integração e um limite entre os dois.  

Durante sua “ascensão”, destaca-se a luminosidade imagética das palavras 

escolhidas, que evocam a paz encontrada pela autora no sonho, em especial quando, no 

céu, se depara com as estrelas que dançavam ao seu redor e “[...] formavam um risco 

luminoso” (ibid.). Nesse sentido, sob o pitoresco da cena que Jesus descreve, ocorre a 

ordenação do caos da favela que, nesse momento, figura por meio de sua ausência, pois 

tudo o que fora sonhado, na verdade, ali inexistia: roupas limpas, conversas agradáveis, 

danças, riquezas, homenagens. Acerca da divisa entre Céu e Terra, Dardel (2015) pontua: 

 
Na fronteira entre o mundo material, onde se inscreve a atividade humana, e o 
mundo imaginário, abrindo seu conteúdo simbólico à liberdade do espírito, nós 
reencontramos aqui uma geografia interior, primitiva, em que a espacialidade 
original e a mobilidade profunda do homem designam as direções, traçam os 
caminhos para um outro mundo; a leveza se liberta dos pensadores para se 
elevar aos cumes (Dardel, 2015, p. 5). 

 

Nessa acepção, o sonho e sua percepção enquanto um lugar – bem como a 

travessia simbólica entre Terra e Céu – revelam uma geografia que não se limita à 

materialidade, mas se expande para o devaneio e para os mundos irreais da mente 

humana. Seguindo esse raciocínio, percebe-se como a escrita, de maneira prática e 

simbólica simultaneamente, era uma forma de recomposição da quadratura de Jesus. 

Assim, a dedicação ao diário torna-se um modo de reparo ontológico-existencial da 

autora, na medida que, por meio dele, ocorre a reconstrução do mundo composto por 

Terra, Céu, Mortais, Divinos. Sobre essa questão, Saramago (2014) relembra que: 

 
O elemento poético é, para Heidegger, o que há de mais essencial no habitar 
do homem, pois é ele que possibilita o habitar na quadratura, isto é, sobre a 
terra e sob o céu, ou seja, na proximidade do sagrado. Pensar o construir a 
partir do habitar na quadratura significa [...] pensar antes de tudo a coisa 
construída, que configura, em si mesma e antes de tudo, um lugar (Saramago, 
2014, p. 218). 
 



72 
 

Esses fundamentos permitem afirmar que a linguagem poética traduz, assim, o 

meio mais adequado para desvelar o significado do lugar. Não porque descreva fielmente 

o espaço físico, mas porque, por meio de sua forma – amiúde mais que seu conteúdo – 

abre o sentido oculto da experiência espacial. Nos registros previamente analisados, o 

lugar não emerge da enumeração de elementos materiais unicamente, mas da forma como 

é vivido, sentido e interpretado pelo ente que o percebe. É justamente essa capacidade de 

mobilizar imagens e percepções que demonstra a força da palavra poética enquanto um 

instrumento que interconecta ser e mundo. A escrita poética tem a capacidade de não 

apenas “pintar” o espaço, mas de revelar sua qualidade de espaço vivido. Nesse gesto, a 

autora transforma as paisagens que percebe em experiências significativas. 

Nesse sentido, ainda que fale do ambiente e descreva suas características mais 

marcantes, ao escrever, por exemplo: “[...] A noite está tépida. O céu já está salpicado de 

estrelas. Eu que sou exótica gostaria de recortar um pedaço do céu para fazer um vestido” 

(Jesus, 2020, p. 36), o que se evidencia é, sobretudo, a própria escritora, isto é, a maneira 

pela qual percebe a noite, o céu e as estrelas. Nota-se que o ambiente é, de fato, descrito, 

mas não para ser catalogado. Na verdade, nesse segmento, ele é traduzido em metáfora, 

o que simboliza os desejos da autora, visto que “[...] a projeção afetiva sobre as matérias 

fundamentais, encaradas como elementos, impele a atribuir-lhes valores que são 

projeções dos desejos” (Wunenburger, 2015, p. 27).  

Dessa maneira, o que se põe em destaque não é o céu em si como paisagem, mas 

o olhar que o constitui. Assim, o lugar não aparece, simplesmente, como cenário, mas 

como experiência de um ser-no-mundo – um acontecimento entre palavra, ser e mundo. 

Destaca-se, neste e noutros segmentos adiante, o foco que Jesus atribuí à natureza 

enquanto conteúdo poético, o que demonstra uma tendência ontológica de entender o 

mundo a partir daquilo que melhor o representa. Assim, numa relação metonímica, o 

mundo é representado poeticamente no enfoque dado à natureza: “O que é, de fato, a 

Natureza, senão o conjunto dos elementos primordiais, dos lugares e dos meios que 

existem somente num continuum entre o eu e o não-eu e que se dizem somente no plural?" 

(ibid., p. 28). 

Em relação ao Canindé enquanto dimensão narrativa da obra, pode-se afirmar que 

predomina, sobretudo, a vivência pessoal e subjetiva do espaço mais do que seu 

descritivismo. Nesse sentido, o espaço da obra não é pensado como geografia ou território 

demarcado, uma vez que ele se avulta, principalmente, enquanto desdobramento das 

vivências de Jesus. Levando em consideração essa lógica, a afirmação que “Ser implica, 



73 
 

inescapavelmente, estar em ou pertencer a algum lugar” (Saramago, 2014, p. 204) abre 

precedentes para afirmar que a existência de um lugar implica, inescapavelmente, a 

presença de um ser.  

Em outros termos, tanto a Natureza quanto os cenários urbanos e os cenários da 

favela não têm sentido em si, nem para, nem pelo indivíduo, e somente configuram 

sentido no indivíduo e em torno do indivíduo. Assim, num sentido fenomenológico, ser e 

mundo não podem se dissociar absolutamente – mesmo nas diversas acepções que esse 

último pode assumir, enquanto natureza, cidade ou favela. Há uma indissociabilidade 

ôntico-conceitual entre um e outro, visto que são entes que se significam mutuamente: o 

ser significa ao mundo pela linguagem, enquanto o mundo se permite ser significado, ou 

seja, é a própria realidade que permite ao ser existir e significar. 

Ao afirmar que a poeticidade é capaz de desvelar o lugar, a perspectiva dardeliana 

(que encontra pontos em comum com as propostas heideggerianas) não se refere ao 

descritivismo poético apenas, mas também à capacidade do poeta de “[...] selecionar a 

imagem justa, luminosa, cambiante [que] dá ao termo concreto seu amparo e sua medida” 

(Dardel, 2015, p. 3). No que diz respeito ao espaço narrativo, portanto, é possível afirmar 

que a radicalização do descritivismo leva a uma visão determinista do espaço, perspectiva 

não pretendida por Jesus, pois “[...] para que os homens possam se sentir habitantes de 

um mundo, é-lhes preciso renunciar a uma ciência abstrata que os isolaria da história e da 

vida” (Wunenburger, 2015, p. 29).  

Ao não se limitar à descrição paisagística de seus entornos “[...] torna-se possível 

pensar o espaço enquanto lugar que abarca tanto configurações sociais – o chamado 

espaço social – quanto configurações psíquicas – o espaço psicológico” (Santos e 

Oliveira, 2001, p. 79). Consequentemente, se evidenciam, na escrita, os sonhos, desejos 

e sentimentos internos que o espaço desencadeia em Jesus. Com destaque para a 

intencionalidade que os sonhos da autora revelam, pois, ao sonhar com lugares que lhe 

permitem desprender-se do momento presente, a autora manifesta seus projetos 

existenciais: “Imaginação e Vontade são dois aspectos de uma mesma força profunda. 

Sabe querer quem sabe imaginar. À imaginação que ilumina a vontade se une uma 

vontade de imaginar, de viver o que se imagina” (Bachelard, 2001, p. 112). 

Assim, percebe-se que, em nível narrativo e ontológico, sujeito e espaço 

encontram-se intimamente interligados. Consequentemente, é em função do espaço e da 

necessidade de operacionalizá-lo que o ser-no-mundo, antes dominado pela faceta 

decadente do Canindé, consegue perceber a poeticidade que ele esconde quando transcrito 



74 
 

no diário. Essa forma de perceber o mundo por meio da escrita poética “[...] é a própria 

expressão da espacialidade do ser, enquanto forma de ser-e-estar-no-mundo, 

poeticamente” (Marandola Jr., 2009, p. 3). 

Seguindo as propostas de Heidegger (2010), o poético seria capaz de trazer à luz 

uma dimensão do ser-no-mundo que vai além da mera localização espacial e aponta para 

a forma como o Dasein se relaciona essencialmente com o mundo, revelando a própria 

verdade do ser. É precisamente nessa dimensão fenomenológica da poeticidade que reside 

o cerne para a compreensão de Carolina Maria de Jesus enquanto ser-no-mundo, pois ela 

somente habita o mundo simbolicamente pela palavra de seus escritos. Ao mesmo tempo, 

é por meio da interação fenomenológica com o espaço que ela dá voz a sua imaginação, 

seguindo as necessidades e ritmos da própria vida.  

Compartilhando desse pensamento, Bachelard (2001) propõe que a imaginação 

que percebe o espaço está ligada aos impulsos e desejos mais profundos do indivíduo. 

Consequentemente, é a vontade de Jesus de habitar um lugar digno que dá à imaginação 

sua força criadora, permitindo à autora habitar lugares poéticos para fugir da miséria do 

espaço. Contudo, o contrário também é possível, isto é, deixar que o espaço determine o 

cenário da imaginação. Em ambos os casos, a poeticidade está presente, sempre 

obedecendo a uma dinâmica de impulso e relaxamento: “É por isso que [a imaginação] 

está sempre oscilando entre movimento e repouso, entre extraversão e introversão” 

(Wunenburger, 2015, p. 24). 

Em função disso, torna-se habitual, ao longo de seus escritos, que os trechos líricos 

sejam seguidos pela quebra brusca do tom contemplativo. Valendo-se do pensamento do 

poeta Friedrich Hölderlin, Saramago (2014) explicará o significado do olhar do ser-no-

mundo da seguinte forma: aquele cujo olhar não mais se restringe a um movimento 

horizontal pelo entorno do mundo, mas que, no interior de sua lida cotidiana, se volta para 

o alto, percebe onde ele próprio habita e, no correr de seus olhos pela paisagem, se situa: 

ele habita a Terra. Mais precisamente, ele habita a fissura e a diferenciação entre a Terra 

e o Céu.  Os trechos previamente analisados, a exemplo dos segmentos referentes às 

páginas 52 e 112, já demonstram essa tendência. Contudo cabe destacar outros como: 

 
[...] Contemplava extasiada o céu cor de anil. E eu fiquei compreendendo que 
eu adoro o meu Brasil. O meu olhar posou nos arvoredos que existe no inicio 
da rua Pedro Vicente. As folhas movia-se. Pensei: elas estão aplaudindo este 
meu gesto de amor a minha Patria. [...] Toquei o carrinho e fui buscar mais 
papéis. A Vera ia sorrindo. E eu pensei no Casemiro de Abreu, que disse: ‘Ri 
criança. A vida é bela’. Só se a vida era boa naquele tempo. Porque agora a 



75 
 

epoca esta apropriada para dizer: ‘Chora criança. A vida é amarga’ (Jesus, 
2020, p. 39). 

 

No excerto, observa-se a presença de uma imagética recorrente ao longo da escrita 

de Jesus: há um movimento ascensional – no qual ela eleva o olhar ao céu, contempla-o 

e o descreve com lirismo – seguido de um retorno abrupto ao plano terreno. Essa oscilação 

entre o sublime e o cotidiano estrutura-se como um ritmo existencial e narrativo, no qual 

o Céu funciona como horizonte de transcendência, enquanto a Terra configura o espaço 

concreto da sobrevivência. A autora inicia sua descrição “extasiada [com] o céu cor de 

anil”, em seguida seu olhar percorre o horizonte e pousa nos arvoredos, percebendo, por 

fim, as folhas que se moviam, como se a aplaudissem.  

Tal dinâmica dialoga com a concepção heideggeriana segundo a qual é o ordinário 

que faz emergir o extraordinário, uma vez que o sublime apenas se revela em contraste 

com o comum da mundanidade. Ademais, também evidencia que, mesmo diante das 

tentativas da autora de vincular-se simbolicamente ao sagrado, por meio dos arroubos de 

poeticidade, a materialidade do mundo, com sua dureza e precariedade, exerce uma força 

“gravitacional” que a reinscreve no espaço da falta e da melancolia que prevalece no 

plano terreno. Por isso, no segmento, ainda que figurem o olhar elevado e o encantamento, 

o choque narrativo é imediato quando o ordinário “recompõe-se” ao narrar: “Toquei o 

carrinho e fui buscar mais papéis” (ibid.). 

Essa mesma tendência repete-se no excerto a seguir, no qual Jesus inicia sua fala 

adornando o céu, as nuvens, as brisas suaves, as flores e o astro-rei. A satisfação que a 

autora exibe ao descrever cada um desses elementos dá ao espaço uma atmosfera pacífica, 

bem como à própria narradora. Em seguida, ela descreve as estrelas no céu anoitecido, 

destacando a existência das “várias coisas belas do mundo”. Contudo, conforme já 

explanado, seus momentos de deleite originados pelo espaço são sempre passageiros, 

assim, o parágrafo encerra com a negação das belezas antes citadas: 

 
[...] O céu é belo, digno de contemplar porque as nuvens vagueiam e formam 
paisagens deslumbrantes. As brisas suaves perpassam conduzindo os perfumes 
das flores. E o astro rei sempre pontual para despontar-se e recluir-se. As aves 
percorrem o espaço demonstrando contentamento. A noite surge as estrelas 
cintilantes para adornar o céu azul. Há varias coisas belas no mundo que não é 
possível descrever-se. Só uma coisa nos entristece: os preços, quando vamos 
fazer compras. Ofusca todas as belezas que existe (Jesus, 2020, p. 46). 

 

Acerca dos trechos até então analisados, nota-se uma percepção mais atenta da 

autora com relação aos animais e elementos naturais, sempre detalhados com vocabulário 



76 
 

poético. Sobre essa tendência de assimilação do mundo por meio da natureza, Dardel 

(2015) propõe que, sem a presença do homem, o mundo não passa de um eterno 

monólogo. Como Jesus exemplifica, o ser contempla o espetáculo do mundo que se 

oferece a ele, e, no ato de percebê-lo, adjetiva-o e o caracteriza-o com elementos que são, 

na verdade, interiores ao ser e não ao espaço.  

Ao alegar que “As aves percorrem o espaço demonstrando contentamento” (Jesus, 

2020, p. 46), o exterior geográfico reflete o interior humano que, não fosse pela palavra 

poética, permaneceria oculto. Sobre essa questão Bachelard (2001) também contribui 

afirmando que o mundo poético faz nascer, entre a Natureza e aquele que a habita, uma 

conivência que perpassa pela linguagem. Na esteira desse pensamento, portanto, os 

elementos primeiros do mundo natural permitem conhecer um mundo “[...] que é 

condição para que o homem aja sobre a terra e para que haja ação da terra sobre o homem” 

(Wunenburger, 2015, p. 29). 

Ao concluir sua descrição com tom de entristecimento, porém, Jesus demonstra 

que a experiência do belo é, constantemente, interrompida por necessidades materiais e 

pelas exigências da vida concreta, especialmente pela fome. Nesse sentido, mesmo 

quando percebe o extraordinário na natureza, esse momento não se sustenta. Tal gesto 

revela uma forma de ser-e-estar-no-mundo marcada pela tensão constante entre devaneio 

e realidade, lugar e entrelugar. Esse caráter etéreo não é uma característica inerente à 

paisagem, mas ao ser-no-mundo que sempre percebe o lugar por meio de sua 

intangibilidade e inacessibilidade. Assim, ao não se permitir experienciar a beleza por 

muito tempo, ela dá indícios de que tais afetos eram inapreensíveis ou mesmo inviáveis 

de serem sustentados na realidade.  

Contudo, apesar da fugacidade desses momentos, a autora tinha o cuidado de 

registrá-los. Sobre isso Dardel (2015) comprova que essa necessidade advém do fato de 

que, da mesma forma que o ser-no-mundo dá nome ao espaço e descreve o texto que a 

geografia esconde, o espaço, similarmente, é capaz de influenciar o interior humano. 

Assim, numa constante engendramento entre Ser e Mundo: 

 
[...] basta que o sol se eleve, e esse mundo onde o homem ‘não encontra 
resposta’ se torna familiar, ‘íntimo’. Ele lança seus raios sobre a Terra como 
‘apelo alegre à vida’. Predispõe o homem para a Terra, onde ele encontra ‘tudo 
a que [...] aspira’. O sol, com seu calor, seu apelo à vida, ‘nos libera da 
imensidão angustiante do espaço; ele o restringe, o condensa, nos torna 
acessível’ e nos abre ‘à doçura de viver’. Assim a geografia autoriza uma 
fenomenologia do espaço (Dardel, 2015, p. 25). 

 



77 
 

Seguindo essa proposta, o espaço nem sempre é hostil ao ser-no-mundo, mas 

também é capaz de recompô-lo, reequilibrá-lo e ressignificá-lo por meio da poeticidade 

inerente a sua geografia. A recorrência à descrição da natureza e a seu “movimento 

ascensional” – elevar-se simbolicamente ao Céu para, em seguida, retornar à Terra – 

demonstra ser não apenas efeito psicológico ou escolha estilística. É, sobretudo, uma 

tendência ontológica: a tentativa de encontrar, no mundo exterior, especialmente na 

natureza, um reflexo do ser interior. De acordo com Bachelard (2001), isso ocorre porque 

a imaginação tem sempre a tendência de aumentar uma imagem até o infinito e de 

privilegiar a verticalidade como uma forma de engrandecimento do mundo interior. 

Assim, ainda que a poeticidade, no contexto de Jesus, se apresente por meio de 

sua efemeridade, é fato que ela assume a função de preencher a lacuna ontológica e a 

tensão existencial que acompanha a autora. É no diário, portanto, onde a proximidade32 

do mundo melhor se manifesta, pois é nele que as experiências da autora são reunidas e 

significadas. Fenomenologicamente, cabe à linguagem o processo de desvelamento do 

ente, mas é relevante destacar que a palavra, por si só, não é capaz de performar esse 

desvelamento, pois “[...] os fenômenos só se tornam meio da manifestação do sentido do 

ser se compreendidos em sua articulação com o todo” (Saramago, 2008, p. 40).  

É importante considerar o significado do diário enquanto instrumento dentro do 

contexto da autora. O diário é entendido enquanto coisa diretamente envolvida no contato 

de Jesus com o mundo, com sua luta diária – e, por essa razão, adquire a simbologia de 

representar a totalidade de seu mundo, para onde convergem suas vivências, experiências, 

lutas, dificuldades, sonhos, objetivos, devaneios, relações etc. O diário adquire, assim, 

uma dupla simbologia: é espaço de reunião de significados e é, também, a própria 

linguagem que contém. Consequentemente, por ser linguagem e ente de significação do 

mundo, desvela um lugar.  

Para melhor ilustrar esse pensamento, torna-se pertinente recorrer à Heidegger 

(2012) que se valerá da alegoria de um cântaro para simbolizar o Mundo. Para o autor, o 

cântaro não é meramente um objeto, mas aquilo que reúne. Ao reunir, faz aparecer uma 

relação de sentido, pois, mesmo em sua simplicidade, ele não apenas recolhe e doa, mas 

o faz dentro de uma rede de significações, sempre remetendo a algo mais: à mão que o 

moldou (mortais), ao barro que o constitui (terra), à água que retém (céu), ao gesto de 

oferenda para o qual é utilizado (divinos). A figura do cântaro, portanto, representa o 

 
32 Conceito cunhado por Heidegger na obra Ser e Tempo (2012). No presente estudo está sendo utilizada 
em seu sentido de aproximação de um lugar. 



78 
 

epítome do lugar, uma vez que seu vazio é capaz de congregar, em si, tudo que compõe a 

existência do ser-no-mundo, pois articula cada fenômeno da existência com o todo.  

Valendo-se da alegoria heideggeriana, propõe-se pensar o diário de Carolina 

Maria de Jesus enquanto um objeto que, similarmente, congrega em si uma morada, uma 

vez que configura um lugar no qual, por meio da palavra, os sentidos da experiência 

existencial convergem. Dessa forma, o diário não mais se recolhe à sua função de ente 

destituído de mundo33, pois ele expressa seu próprio conteúdo: o diário é a palavra que 

dá significado ao mundo de Jesus, visto que “Mesmo os lugares do mundo só aparecem 

como tais na linguagem: no que traz à vista o mundo, a linguagem instala 

simultaneamente seus lugares” (Saramago, 2014, p. 222).  

O diário passa a significar, portanto, as experiências existenciais neles registradas 

– o mundo de sua autora. Nesse mundo, a linguagem poética tem a função de libertar 

Carolina da vivência marcada pela exclusão e pela intangibilidade dos espaços, pois seu 

caráter de devaneio gera, no homem, um bem-estar. Para Bachelard (2008), esse bem-

estar advém do fato de que a imaginação abre caminho em direção à realização de si e a 

uma promoção do ser, em termos de virtude ou felicidade. Para o autor, o ato de dar voz 

ao imaginário humano por meio da poeticidade é, longe de ser alienação, uma forma de 

se emancipar do mundo, ativando uma liberdade que é originária ao ser.    

Para o autor, portanto, somente o ato poético – às vezes, apenas acessível por meio 

do devaneio – é capaz de retornar o ser ao seu “berço originário”, onde há uma espécie 

de acolhimento inerente e primitivo ao ser-no-mundo que fora perdido durante as 

vivências em um mundo que se apresenta opressivo e excludente. Jesus faz referência ao 

bem-estar quando afirma que “As horas que sou feliz é quando estou residindo nos 

castelos imaginarios” (Jesus, 2020, p. 60). Seguindo esse raciocínio, aponta-se que: 

 
O sujeito do devaneio poético conquista assim um espaço da liberdade 
originária, que o libera de vinculações paralisantes e uniformizantes. Enfim, a 
orientação geral da ética bachelardiana consiste em tornar possível uma 
realização ou cumprimento pleno de uma natureza (Wunenburger, 2015, p. 28). 

 

Segundo essa acepção, o ser acende por meio de sua imaginação, elevando a si 

próprio através da palavra. Figurativamente, quando Jesus fazia uso da significação 

poética em seu diário, ela erguia-se sobre o ambiente que caracterizava como “lama”. 

 
33 Para Heidegger (2015), há o ente (ser-no-mundo) e o ente destituído de mundo (objeto). 



79 
 

Nesse movimento, a autora podia habitar um lugar que, apesar de imaginário, configurava 

um abrigo. No trecho abaixo, a autora evidencia esse contraste entre o real e o imaginário: 

 
Eu deixei o leito as 3 da manhã porque quando a gente perde o sono começa a 
pensar nas miserias que nos rodeia. [...] Deixei o leito para escrever. Enquanto 
escrevo vou pensando que resido num castelo cor de ouro que reluz na luz do 
sol. Que as janelas são de prata e as luzes de brilhantes. Que a minha vista 
circula no jardim e eu contemplo as flores de todas as qualidades. [...] É preciso 
criar este ambiente de fantasia, para esquecer que estou na favela. Fiz o café e 
fui carregar agua. Olhei o céu, a estrela Dalva já estava no céu. Como é horrível 
pisar na lama” (Jesus, 2020, p. 59-60). 

 

O abrigo ao qual Jesus dedicou a sua busca fora expandido e sensibilizado por 

meio da linguagem poética. Paradoxalmente, a linguagem poética se converteu no próprio 

abrigo, pois, no bem-estar da escrita, Jesus “Vive a casa em sua realidade e em sua 

virtualidade, através do pensamento e dos sonhos” (Bachelard, 2008, p. 25). Assim, ao 

perceber-se pertencida pelo conforto da escrita, a imaginação da autora constrói paredes 

ao seu redor e passa a assimilar esse ato enquanto uma casa.  

No espaço de suas páginas em branco, a autora “enraizava-se”, construindo 

significado por meio da palavra, pois “Se os espaços têm como raiz a coisa construída 

que configura um lugar, seria possível completar agora essa afirmativa considerando que 

o solo onde se firma essa raiz é o próprio habitar” (Saramago, 2014, p. 220). Seguindo 

essa lógica, constituir morada no ato da escrita do diário era uma maneira de habitar um 

lugar significado pela palavra, de firmar simbolicamente suas raízes e de organizar o caos 

da cotidianidade. Sobretudo, era onde podia ver-se pertencida, pois na escrita havia um 

calor e um bem-estar que é primitivo ao ser-no-mundo, que somente um “lar” poderia 

fornecer. 

Para Bachelard (2008), isso se explicaria porque a “casa” é o “canto do mundo”, 

o primeiro universo do ser humano, lugar onde se enraízam lembranças, sonhos e 

devaneios. Por isso, todo espaço verdadeiramente habitado carrega a essência da casa, 

funcionando como proteção e integração do ser. Ademais, o autor também explicita que 

tais casas originárias resistem à descrição direta e pertencem, portanto, apenas ao domínio 

da poesia. Nesse sentido, o diário de Jesus configura-se como um abrigo do interior. Ao 

perceber e escrever sobre os espaços que vivencia, ocorrem repercussões ontológicas que 

garantem ao indivíduo, antes disperso, um lugar no mundo.  

Além disso, conforme já esboçado anteriormente, nem sempre a escrita da autora 

se valia do devaneio onírico para delimitar um lugar. Frequentemente, é possível notar 



80 
 

esse movimento na descrição da natureza, quando em contato com a realidade. Em 

consonância com as contribuições bachelardianas, Wunenburger (2015) afirma que o co-

sentir e co-pertencer, suscitados pela descrição poética de elementos naturais revela o 

“mimetismo simbiótico” entre sujeito e natureza. A poeticidade humana que se vale da 

natureza para descrever o eu, demonstra, portanto, sua capacidade de “fazer pertencer” o 

sujeito. Em termos mais simples, a escrita poética 

 
[implica] uma capacidade de participar das matérias, a ressentir um meio-
paisagem, a “com-sentir” com um lugar, a vibrar com ele, a descer nas suas 
profundidades pelas imagens, mas para melhor ter controle sobre ele, e não 
somente para conhecê-lo friamente do exterior (ibid., p. 29). 

 

Para melhor exemplificar, recorre-se ao segmento de 17 de julho de 1955: 

“Domingo. Um dia maravilhoso. O céu azul sem nuvem. O Sol está tepido” (Jesus, 2020, 

p. 21). A frase, que abre o relato do referido dia, é composta por períodos curtos e diretos. 

A ausência de conectores dá ao texto leveza e cadência poética durante a leitura, o que 

avulta que o fluxo psicológico da autora segue o fluxo de seu olhar: dia, céu, nuvem, sol.  

A descrição não é apenas narrativa, mas experiencial – parte de dentro para fora e 

de fora para dentro mutuamente –, fenômeno que permite à autora perceber o espaço com 

profundidade. Nesse ínterim, a percepção da paisagem puxa para o íntimo: a descrição 

poética do exterior deixa transparecer como a própria narradora sente-se internamente. 

Ela o percebe, portanto, por meio do existencial insideness que “caracteriza o 

pertencimento a um lugar e a identificação profunda e completa com ele” (Relph, 1976, 

p. 55, tradução nossa).34 

Concomitantemente, questiona-se: fora o espaço pacífico que reverberou na alma 

do ser ou fora um estado psicológico de paz que fizera perceber o espaço de maneira mais 

aprazível? Fora a geografia que ofereceu à imaginação e à sensibilidade voos mais livres 

ou fora um interior sensível que dera ao espaço tais características? Permitir que esses 

questionamentos ressoem é essencial para compreender a linha tênue entre ser e mundo, 

pois “Entre o Homem e a Terra permanece e continua uma espécie de cumplicidade no 

ser” (Dardel, 2015, p. 6). É por essa razão que a relação entre a natureza e os sujeitos deve 

ser analisada a partir de um viés fenomenológico, pois existe uma relação existencial na 

maneira como estes se envolvem.  

 
34 No original: “Existential insideness characterises belonging to a place and the deep and complete identity 
with a place that is the very foundation of the place concept” (Relph, 1976, p. 55). 



81 
 

A experiência humana, por ser sempre derivada de sua sensibilidade corporal e de 

elementos psicológicos, requer uma linguagem elucidativa para representá-la – por isso 

o uso dos adjetivos e da metáfora é tão comum na estética de Jesus. Embora o trecho em 

análise não demonstre a poeticidade em sua acepção mais comum – linguagem com 

floreios ou excessivamente rebuscada –, ainda assim ele revela profundidade de 

sentimento e conexão com o mundo. Dentro desse processo, a importância da poeticidade 

se justifica porque o ser percebe o mundo a partir de sua subjetividade, além de entender 

sua própria existência a partir de fenômenos.  

Por essa razão, o encontro entre ser e mundo somente se dá na e pela linguagem 

– espaço onde a consciência singular (interior) pode expandir-se, onde ganha 

expressividade e exterioridade. No trecho a seguir, por exemplo, sublinha-se a maneira 

pela qual Jesus utiliza linguagem figurativa para descrever seu nervosismo: “[...] Fiz o 

almoço, depois fui escrever. Estou nervosa. O mundo está tão insípido que eu tenho 

vontade de morrer. Fiquei sentada no sol para aquecer. Com as agruras da vida somos uns 

infelizes perambulando aqui neste mundo. Sentindo frio interior e exterior” (Jesus, 2020, 

p. 165). No trecho, o devaneio poético assume um teor mais pessimista: a autora senta-se 

ao sol para repousar a mente, como se precisasse reavivar seu eu.  

As construções da autora apontam para um mundo obscuro: sua adjetivação por 

meio da palavra “insípido” é, ao mesmo tempo, metafórica e sinestésica, criando a 

imagem de um mundo que perdera seu sentido, seu “sabor”. Ao mesmo tempo, a 

descrição do mundo aponta para o desânimo interior da narradora. Jesus vê um cenário 

no qual os seres deste mundo perambulam a esmo, desesperançosos, e o frio físico que 

sente não é resultado somente da queda nas temperaturas – é uma metáfora para seu 

desamparo e tristeza. Acerca da simbiose entre ser e mundo, reafirma-se que 

 
A atividade onírica se apoia, de fato, sobre duas fontes: de um lado, o 
inconsciente pessoal, as profundidades do Eu; de outro lado, as formas, forças 
e matérias da natureza – fontes estas que correspondem, trocam os seus 
conteúdos e até mesmo se confundem, como um modelo e seu duplo num 
espelho, cada polo podendo ser, por sua vez, o modelo ou a cópia 
(Wunenburger, 2015, p. 25). 

   

A complexidade que se atribui à conexão ser-mundo, nesse contexto, se justifica 

porque os encontros entre indivíduo e lugar “[...] são experiências refletidas na 

linguagem, nos textos poéticos, em imagem e figuras que representem o resultado da 

vivência do ser no mundo” (Santos, 2022, p. 315 - 316). Assim, para melhor compreender 



82 
 

essa relação, perscruta-se também o dia 18 de dezembro de 1958, no qual a autora faz um 

relato acerca de um desentendimento com uma de suas vizinhas. Nele, sublinha-se a 

compatibilidade entre a maneira como o espaço será descrito e a situação de desconforto 

que a autora acabara de vivenciar:  

 
[...] Vendo-me escrevendo perguntou-me: 
– Dona Carolina, eu estou neste livro? Deixa eu ver! 
– Não. Quem vae ler isto é o senhor Audalio Dantas, Que vae publicá-lo. 
– E porque é que eu estou nisto? 
– Você está aqui, porque naquele dia que o Armim brigou com você e começou 
a beter-te você saiu correndo nua para a rua. [...]  
Ela não gostou e disse-me: 
– O que é que a senhora ganha com isto? 
[...] Resolvi entrar para dentro de casa. Olhei o céu com suas nuvens negras 
que estavam prestes a transformar-se em chuva (Jesus, 2020, p. 133). 

 

Sublinha-se o segmento final, quando, incomodada com a postura de sua vizinha, 

Jesus decide resguarda-se em seu barraco, mas não sem antes apontar para a escuridão 

das nuvens negras no céu, que plagiam seu próprio desconforto interior. Fica evidente, 

portanto, como os sentimentos da autora, após uma experiência cotidiana comum, são 

relatados não de forma literal, mas sempre em alusão ao espaço que a rodeia, pois “a 

experiência geográfica, tão profunda e simples, convida o homem a dar à realidade 

geográfica um tipo de animação e de fisionomia em que ele revê sua experiência humana, 

interior ou social” (Dardel, 2015, p. 6).  

De acordo com a perspectiva dardeliana, não se deve resumir a noção de paisagem 

à exclusiva percepção do espaço material, pois essa atitude seria equivalente a tomar o 

espaço como uma realidade deslocada da experiência humana. Na realidade, a paisagem 

é a própria manifestação do ser-no-mundo em sua cotidianidade e experiência subjetiva. 

É por essa razão que a linguagem poética – dando ênfase, nesse momento, ao seu caráter 

polissêmico e à possibilidade de criação de cenários narrativos – é utilizada por Jesus não 

somente para fins introspectivos, mas também nos momentos de denúncia do espaço da 

favela. A título de exemplo cita-se:  

 
[...] Nós somos pobres, viemos para as margens do rio. As margens do rio são 
os lugares do lixo e dos marginais. Gente da favela é considerado marginais. 
Não mais se vê os corvos voando as margens do rio, perto dos lixos. Os homens 
desempregados substituiram os corvos (Jesus, 2020, p. 55-56). 

 

O que se destaca, neste último, não é a beleza do conteúdo, mas a construção 

imagética criada pela autora em torno dos corvos, dos homens, do rio e do lixo. Ao fazer 



83 
 

uso desses quatro elementos e utilizar linguagem metafórica para comparar homens e 

corvos, Jesus aponta para a favela, criticando-a enquanto um rebento da miséria. Além 

disso, a ritmicidade do trecho cria uma cadência bem pontuada que confere um traço 

poético à estrutura.  

No trecho, a expressividade da linguagem é utilizada para demonstrar as sensações 

negativas suscitas pelo espaço. Nota-se que a forma como Jesus faz uso da imaginação 

poética não apenas para seu deleite interior, mas também para criticar e denunciar 

demonstra a característica da imaginação de se engajar com o mundo e não mais ser 

controlado por ele. Nesse sentido, “[...] a imaginação, longe de jogar gratuitamente com 

as imagens, obedece aos interesses primordiais do sujeito vivente” (Wunenburger, 2015, 

p. 25). 

O mesmo acontece quando Jesus denuncia a prostituição de menores na favela, ao 

narrar: “A I. e a C. estão começando a prostituir-se. [...] A I. e a C. podiam trabalhar. Ainda 

não tem 18 anos. São infelizes que iniciam a vida no lodo” (ibid., p. 127). Neste trecho, 

destaca-se a frase final, no qual a metáfora do lodo é utilizada para descrever o ambiente 

degradante. Dessa forma, a percepção do desagradável também se dota de poeticidade, 

pois as deformidades e a fealdade também fazem parte do Mundo e são, igualmente, 

desveladas e significadas pela linguagem. Santos (2022), em alusão às contribuições 

dardelianas, explica esse fenômeno da seguinte maneira:  

 
[...] existe uma troca entre a manifestação psíquica e sensorial dos sujeitos com 
a materialidade do mundo, retratada na fenomenologia da paisagem, que dá 
sentido e expressão ao mundo, aproximando o espaço aparentemente distante 
para o campo da linguagem humana (Santos, 2022, p. 317). 

 

Por ser proveniente de um indivíduo que percebe os fenômenos do mundo pelo 

filtro de sua sensibilidade e interpretação, a poeticidade não faz distinções entre os 

conteúdos “feios” ou “belos”. No caso da poeticidade de Jesus, esse fato é ainda mais 

evidente, visto que todas suas experiências cotidianas são demonstradas na narrativa. 

Esses conteúdos, por sua vez, ganham destaque e evidência justamente em função da 

forma com que são descritos – por meio de metáforas, comparações, sinestesia. Assim, 

mesmo quando critica o espaço ou lamenta as situações de miséria que vivencia, a autora 

o faz por meio da poeticidade, pois, de acordo com Bachelard (2001), somente a imagem 

poética tem o poder de engrandecer o interior, de permitir que o ser tome posse e controle 

de seus arredores.  



84 
 

No dia 27 de novembro de 1958, Jesus aponta para esse fato ao relembrar um 

diálogo que tivera com uma transeunte: “Quando eu retornava para a favela encontrei 

uma senhora que se queixava porque foi despejada pela Prefeitura. Como é horrível ouvir 

um pobre lamentando-se. A voz do pobre não tem poesia” (Jesus, 2020, p. 130). No 

segmento, Jesus destaca o fato de que a lamentação da senhora é “horrível” não por seus 

conteúdos, mas pela maneira com que é proferida.  

Adiante, de maneira a contrastar sua fala com a da personagem com quem 

interagiu, a autora expressa “a voz do pobre” e seu descontentamento da seguinte 

maneira: “[...] Despedi-me da mulher, que já estava mais animada. Parei para concertar o 

saco que deslisava da minha cabeça. Contemplei a paisagem. Vi as flore roxas. A cor da 

agrura que está nos corações dos brasileiros famintos” (Jesus, 2020, p. 131). O trecho 

avulta-se, mais uma vez, por sua sinestesia e metáfora: as flores arroxeadas – 

imageticamente a cor da dor, da ferida e do hematoma – compartilham o mesmo tom dos 

corações brasileiros famintos. Novamente, a escrita poética explicita a relação sensível e 

existencial que liga os sujeitos ao espaço. 

Chama-se atenção, por fim, ao trecho seguinte: “Estou andando de um lado para 

outro, porque não suporto permanecer no barracão limpo como está. Casa que não tem 

lume no fogo fica tão triste! As panelas fervendo no fogo tambem serve de adorno. Enfeita 

um lar” (Jesus, 2020, p. 98). Neste, o que salta aos olhos é o cenário criado pela autora e 

a diferenciação que ela impõe entre as palavras “barracão”, “casa” e “lar”. A primeira é 

inquietante em função do vazio que a caracteriza; a segunda destaca-se por sua 

fisicalidade, remete à ideia de uma moradia que circunda o corpo, protegendo-o do 

exterior; a terceira, por sua vez, se ilumina em função de sua opacidade – acerca do “lar” 

a autora pouco diz, mas a palavra congrega em si a essência do conteúdo da frase, o 

porquê da inquietação da autora.  

Em torno da palavra “lar” há uma carga de sentimentalidade expressiva. A palavra, 

por ser, em essência, uma realidade que se instaura em si própria, traz presença ao que 

antes estava oculto. Assim, ao afirmar que “panelas no fogão enfeitam um lar”, Jesus não 

aponta apenas para um lugar físico, pois a palavra carrega em si sentido e cria uma 

realidade: afeto, calor, abrigo, pertencimento. No segmento, a autora lamenta o momento 

presente, a ausência do lar.  

Poeticamente, a linguagem da autora confere beleza ao hediondo, garantindo a ela 

sentir-se pertencida pelo bem-estar que a palavra lhe assegura. Em síntese, por meio da 

forma poética, seu diário não apenas registra experiências, mas desvela sentidos, afetos e 



85 
 

percepções que conferem espessura existencial ao conteúdo de sua escrita. Assim, mesmo 

que o lar figure, nesse contexto, enquanto ausência, uma realidade é criada na e pela 

palavra. Ontologicamente, é pelo diário – enquanto reunião de sentidos – e pela escrita 

poética nele contida – enquanto espaço de imaginar, sentir e nomear – que a autora 

configura sua morada simbólica, seu lugar.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



86 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O mundo, longe de ser realidade geográfica estática que circunda os entes, revela-

se enquanto o horizonte de sentido que determina toda e qualquer cosmovisão humana. 

O indivíduo, longe de ser mera entidade corporificada que fortuitamente reside nesse 

espaço, revela-se como o próprio significador de todo e qualquer sentido do mundo. Nesse 

sentido, assim como o mundo é a base do ser, também é possível afirmar que o ser é a 

base do mundo.  

Este trabalho, que fora alinhavado, sobretudo, por meio da consciência 

heideggeriana, permitiu compreender as relações entre sujeito e espaço a partir das 

experiências existenciais de Carolina Maria de Jesus em sua vivência na Favela do 

Canindé. A partir do diário da autora, foi possível extrair sonhos, desejos e lutas que 

traduzem a necessidade ontológica do ser-no-mundo de ver-se pertencido pelo lugar – 

espaço que organiza o caos e expande a vida. 

Por meio dos registros de Jesus em sua cotidianidade enquanto mulher negra 

favelada, tem-se melhor entendimento das relações empreendidas por um ente que 

percebe o mundo de uma perspectiva externa a ele, pois sabe-se excluído em nível social 

e existencial. O diário cumpre a função de aflorar o eu interior oculto ao mesmo tempo 

que traduz a percepção do espaço que é, ao mesmo tempo, extensão e limite do ser.  

Nesse sentido, empreendeu-se uma leitura ontológica do espaço vivido, na qual se 

percebeu que o sentimento de topofobia pelo espaço reverbera em questões sociais, 

raciais, íntimas e existenciais da autora. A percepção expandida da geograficidade, 

portanto, permitiu entender que as noções que envolvem a espacialidade, ainda que se 

originem na objetividade de um existente bruto, a Terra, convergem em temas 

originariamente profundos e caros ao ser-no-mundo, revelando, assim, sua própria 

essência.  

Ao estabelecer o desenraizamento como fundamento da existência, visto que esse 

sentimento garante a movimentação do ser-no-mundo e sua caminhada ativa para um 

lugar, também se subtende a necessidade do enraizamento – de uma base que ampare o 

ser. Nessa relação entre ser e mundo, os limites entre um e outro tornam-se, 

simultaneamente, fluidos e precisos, conflitantes e harmoniosos. Nesse processo, a busca 

por um lugar, abrigo da existência, converte-se, automaticamente, em uma busca por 

significado existencial no mundo.  



87 
 

Para Jesus, o “mundo” é espaço de caos, sujeira, miséria. Contudo, sua própria 

identidade é, inegavelmente, vinculada ao espaço e, com resignação, ela se intitula 

favelada. Ao mesmo tempo, ela atribui ao espaço os sentimentos de topofobia, 

apinhamento e inadequação que acompanham sua existência. Percebeu-se, porém, que 

tais sentimentos não são oriundos do solo geográfico apenas, mas, frequentemente, são 

oriundos de seu próprio eu, que se sentia deslocada, dentro e fora da favela, e apinhada 

quando rodeada por outras pessoas, em especial pelos vizinhos do Canindé. 

Este trabalho direcionou seus esforços em tentar descobrir a origem da topofobia 

da autora pela Favela do Canindé e definiu-se como resposta provisória que seria o espaço 

hostil ao seu redor o causador de sua inadequação ontológica. Por essa razão, partiu-se da 

hipótese inicial de que Jesus não se sentia pertencida pela Terra e encontraria 

pertencimento, unicamente, durante o ato de escrever. A hipótese mostrou-se correta, 

contudo, é premente expandi-la em uma resposta mais completa, pois não bastava 

somente a escrita despretensiosa para estabelecer um lugar.  

Para organizar o caos de sua existência, depurar as experiências vividas, encontrar 

real pertencimento nesse ato, era necessário que a escrita transcrevesse as experiências de 

Jesus na favela, bem como a poeticidade nela escondida. Assim, para suspender-se do 

momento presente e encontrar abrigo genuíno, era necessário que o tema principal de sua 

escrita fosse, obrigatoriamente, o Canindé. Percebeu-se, ainda, que os arroubos de 

poeticidade da escritora, conforme ela própria descreve ao longo de seus momentos de 

devaneio e contemplação, têm papel fundamental em fazê-la sentir-se pertencida pela 

escrita.  

É em função da escrita poética que Jesus tem o poder de “fazer corpo” com o 

mundo, isto é, por meio da poeticidade ela se engrandece enquanto eu e percebe que o 

espaço se “dilata” ao seu redor, permitindo que sinta a espaciosidade que a favela e os 

outros lhe negavam. A simplicidade poética e o lirismo de sua escrita, portanto, que 

descrevem a paisagem dentro e fora do Canindé e, principalmente, a Natureza, permitem 

que seu olhar se expanda para além do momento presente, num movimento que lembra a 

ascensão da alma aos céus. Assim, ela pode perceber o mundo em sua totalidade vivida, 

em uma espécie de gênese espacial da identidade, possibilitada, unicamente, pela 

significação poética.  

No caso de Carolina Maria de Jesus, em seu empenho em utilizar o diário para 

que obtivesse os meios capitais para adquirir um abrigo, ela se percebe simbolicamente 

abrigada pela escrita – o instrumento que fora utilizado na busca do lar tornou-se, assim, 



88 
 

o próprio lar.  O diário passa a figurar símbolo de uma multiplicidade de significados – 

ordenação do caos, expansão da vida, casa, lar, espaço de contato entre a Terra e o Sagrado 

– em suma, torna-se um lugar. Esse lugar, por sua parte, assume a função de dar sentido 

à existência da autora, de fincar suas bases ontológicas e, sobretudo, de servir de abrigo 

simbólico ao ser-e-estar-no-mundo.   

Compreende-se que os objetivos iniciais foram alcançados, visto que, o espaço 

literário na obra foi analisado com profundidade, chegando à conclusão de que ele não é 

mero cenário, fundo pictórico de uma narração que se desenvolve à frente dele. Na 

realidade, a superfície em que se desenrola a narrativa expõe questões ontológicas de 

experiências existenciais reais na e sobre a favela.  

Assim, com auxílio da perspectiva heideggeriana, se examinou como a autora se 

relaciona com a Favela do Canindé. Nesse processo, percebeu-se como a apreensão 

geográfica evidencia a maneira singular de encontrar pertencimento no mundo por meio, 

sobretudo, da palavra poética, sobretudo. Também se notou como o ato de escrever acerca 

de suas experiências existenciais no Canindé permitiu a Jesus a afirmação de sua 

identidade enquanto ser-no-mundo.  

Os resultados apontam, portanto, para uma noção de lugar expandida quando 

comparada à percepção inicial em torno do conceito. Perceber o diário enquanto 

instrumento e local de reunião de sentidos, para onde tudo converge, bem como a 

possibilidade de entender o ato da escrita enquanto um lugar, demonstra que é essencial 

compreender os conceitos geográficos de uma perspectiva holística, entendendo o ser 

como a extensão do mundo e vice-versa.  

Foi a partir dessa abordagem que se fez possível analisar a experiência existencial 

de Jesus em sua totalidade, de maneira que a espacialidade foi entendida dentro de um 

cosmos de sentidos e significações. Assim, por meio do elemento do grotesco, muito 

utilizado por Jesus, que associa a miséria à decadência humana e existencial, foi possível 

entender, de maneira ampla, a autora, seus vizinhos, o Canindé e as relações que ali se 

desenvolvem.  

Ainda no que diz respeito à concepção expandida de lugar, notou-se que até 

mesmo a imaginação de Jesus se aplica a tal conceito, pois sonhar com uma realidade 

exterior à Favela do Canindé tornou-se uma conduta para ser-e-estar-no-mundo, para 

reencontrar, mesmo que em curtos períodos, o bem-estar primitivo ao ser. Dentro de seu 

contexto, imaginar outras realidades e, sobretudo, transcrevê-las em seu diário é uma 

forma de projetar-se para futuros possíveis exteriores à favela, é ressignificar o momento 



89 
 

presente e potencializar o futuro. A profundidade dessa discussão evidencia o caráter 

prolífico da temática do lugar, capaz de desaguar em áreas da psicologia, da geografia, da 

filosofia, da literatura.  

Destaca-se que essa potencialização do futuro apresenta implicações não apenas 

simbólicas, mas também corpóreas, remetendo à noção do corpo enquanto corpo vivido 

e experienciado. Em termos mais simples, refere-se à relação entre a orientação corporal 

e os projetos existenciais do ser-no-mundo que é, essencialmente, um ente espacial. 

Durante a análise das caminhadas de Jesus enquanto exercícios do querer, percebeu-se 

que há uma forte relação entre o corpo, a mente – enquanto virtualidade do ser-no-mundo 

– e o espaço. O trabalho não se aprofundou em torno dessa temática, pois foge ao escopo 

deste estudo, contudo acena-se para sua pertinência e relevância, que abre espaço para 

novas e futuras discussões.  

Destaca-se, ainda, que a autora escreveu a obra Quarto de despejo: diário de uma 

favelada no intuito de denunciar a miséria que atravessa a vida de milhões de brasileiros. 

Inicialmente, o livro-diário tinha a função de chamar atenção para esse fato, e cumpriu 

seu intento, pois é uma obra única que demonstra a realidade do oprimido. Infelizmente, 

porém, ainda que tenha sido publicado há mais de seis décadas, o diário de Carolina Maria 

de Jesus mantém-se perturbadoramente atual, pois revela formas de existir no mundo que, 

longe de terem sido superadas, continuam a marcar o cenário social do país. A fome, a 

precariedade habitacional e a marginalização de existências permanecem como elementos 

constitutivos da experiência urbana e periférica brasileira. 

No entanto, a própria existência do presente trabalho demonstra que seus esforços 

não foram em vão, frutos de sua obra são e ainda serão, eternamente, colhidos. Além 

disso, destaca-se o fato de que o diário não se limita ao caráter de denúncia que 

comumente lhe é atribuído. Muito mais que isso, a obra escancara que a miséria e, 

consequentemente, o não pertencer, têm originem no solo, na impossibilidade de uma 

habitação digna.  

A autora, mais do que ninguém, reconhece o valor do lugar enquanto necessidade 

vital do ser humano. Mais que isso, ela reconhece o lugar enquanto pré-requisito para ser 

humano. Nas entrelinhas de seu diário, a autora explicita, portanto que um abrigo que 

proteja não apenas o corpo, mas também a alma, que acolha a materialidade do corpo e a 

imaterialidade da mente, que permita sonhar, descansar, alimentar os filhos, escrever e 

amar é condição sine qua non para a própria condição de humanidade.  



90 
 

Conclui-se que a escrita diarística de Carolina Maria de Jesus ultrapassa sua 

função documental e testemunhal, constituindo-se como um lugar ontológico de abrigo, 

pertencimento e significação existencial. À luz da Geografia Humanista Cultural e da 

fenomenologia heideggeriana, foi possível compreender que o lugar não se restringe ao 

espaço físico habitado, mas se manifesta também na e da palavra. O diário emerge, 

portanto, como instrumento à mão potencializador de futuros, reduto de sentidos que 

organiza o caos e expande a vida, espaço onde a poeticidade se manifesta – símbolo da 

concha acolhedora, originária e primitiva ao ser-no-mundo. A partir dele, o espaço da 

favela é lido e reconstruído, simbolicamente, por meio da escrita.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



91 
 

REFERÊNCIAS 

 

BACHELARD, Gaston. O novo espírito científico; A poética do espaço. São Paulo: 
Nova Cultural, 1988. 
 
BACHELARD, Gaston. A poética do espaço. Tradução de Antônio de Pádua Danesi. 2ª 
edição. São Paulo: Martins Fontes, 2008. 
 
BACHELARD, Gaston. O ar e os sonhos: ensaio sobre a imaginação do movimento. 
Tradução de Antônio de Pádua Danesi. 2ª edição. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 
 
DARDEL, Eric. O Homem e a Terra: natureza da realidade geográfica. Tradução de 
Werther Holzer. São Paulo: Perspectiva, 2015. 
 
FIGUEIREDO, Jadismar de Lima. Corpo próprio, espacialidade e mundo percebido 
em Merleau-Ponty. 2015. 131 f. Dissertação (Mestrado) - Curso de Filosofia, 
Departamento de Pós-Graduação de Filosofia da Universidade Federal da Paraíba, 
Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2015. 
 
HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. Petrópolis: Editora Vozes, 2011. 
Bragança Paulista: Editora Universitária São Francisco, 2011. 
 
HEIDEGGER, Martin. A origem da obra de arte. Tradução de Idalina Azevedo e 
Manuel António de Castro. São Paulo: Edições 70, 2010. 
 
HEIDEGGER, Martin. Ensaios e conferências. 8ª edição. Tradução de Emmanuel 
Carneiro Leão, Gilvan Fogel, Márcia Sá Cavalcante Schuback. Petrópolis: Vozes; 
Bragança Paulista: Editora Universitária São Francisco, 2012. 
 
HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. 10ª edição. Tradução de Márcia Sá Cavalcante. 
Petrópolis: Editora Vozes, 2015. 
 
HÖLDERLIN, Friedrich. Reflexões. Tradução de Márcia de Sá Cavalcante e Antônio 
Abranches. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 1994. 
 
JESUS, Carolina Maria de. Quarto de despejo: diário de uma favelada. São Paulo: Ática, 
2020. 
 
INWOOD, Michael. Dicionário Heidegger. Tradução de Luísa Buarque de Holanda, Rio 
de Janeiro, Jorge Zahar Editor, 2002. 
 
LOPES, Maria Suely de Oliveira. Entre negritude e pertencimento: a escrita insurgente 
de Carolina Maria de Jesus em Diário de Bitita. O Eixo e A Roda: revista de literatura 
brasileira, Belo Horizonte, v. 29, n. 3, p. 244-259, jul./set. 2020. Universidade Federal de 
Minas Gerais. https://doi.org/10.17851/2358-9787.29.3.244-259. Acesso em: 23 dez. 
2025. 
 
MALPAS, Jeff. Place and Exprience: a philosophical topography. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1999. 

https://doi.org/10.17851/2358-9787.29.3.244-259


92 
 

 
MARANDOLA JR., Eduardo. Habitar em risco: mobilidade e vulnerabilidade na 
experiência metropolitana. 2008. Tese (Doutorado em Geografia) – Universidade 
Estadual de Campinas, Instituto de Geociências, Campinas, 2008. 
 
MARANDOLA JR., Eduardo. Heidegger como matriz do pensamento 
fenomenológico em Geografia. II Encontro Nacional de História do Pensamento 
Geográfico. São Paulo, 2009. 
 
MARANDOLA JR., Eduardo. Prefácio. In: TUAN, Yi-Fu. Espaço e lugar: a perspectiva 
da experiência. Londrina: Eduel, 2013. 
 
MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. Tradução Carlos Alberto 
Ribeiro de Moura. 2ª edição. São Paulo: Martins Fontes, 2011. 
 
RELPH, Edward. Place and placelessness. London: Pilon, 1976. 
 
RELPH, Edward. Reflexões sobre a emergência, aspectos e essência do lugar. In: 
MARANDOLA, Eduardo Junior; HOLZER, Werther; OLIVEIRA, Lívia de (org.). Qual 
o espaço do lugar?: geografia, epistemologia, fenomenologia. São Paulo: Perspectiva, 
2014. p. 17-32. 
 
SANTOS, Fernando Barotti dos. Eric Dardel e a paisagem: filosofia fenomenológica, a 
paisagem e o legado de seu pensamento. Revista Húmus, São Luís, v. 12, n. 36, p. 313-
333, 16 ago. 2022. Universidade Federal do Maranhão. 
 
SANTOS, Lara Gabriella Alves dos; BORGES, Valdeci Rezende. Quarto de despejo: 
considerações sobre o espaço na obra de Carolina Maria de Jesus. Caderno de Resumos 
da Jopelit, Catalão, v. 1, n. 1, p. 40-45, 2013. Universidade Federal de Goiás. Acesso em: 
23 dez. 2025. 
 
SANTOS, Luis Alberto Brandão; OLIVEIRA, Silvana Pessôa de. Sujeito, tempo e 
espaço ficcionais: introdução à teoria da literatura. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 
 
SARAMAGO, Ligia. A topologia do ser: lugar, espaço e linguagem no pensamento de 
Martin Heidegger. Rio de Janeiro: Loyola, 2008. 
 
SARAMAGO, Ligia. Como Ponta de Lança: o pensamento do lugar em Heidegger. In: 
MARANDOLA, Eduardo Junior; HOLZER, Werther; OLIVEIRA, Lívia de (org.). Qual 
o espaço do lugar?: geografia, epistemologia, fenomenologia. São Paulo: Perspectiva, 
2014. p. 193-225. 
 
SEDLMAYER, Sabrina. A salvação pelos restos: estudando a gambiarra. In: VIEIRA, 
Miriam de Paiva et al (org.). Imagem & Ruína. Campinas: Pontes Editores, 2024. p. 45-
63. 
 
SEDLMAYER, Sabrina. Quem não tem cão caça com gato: estudando a gambiarra. Rio 
de Janeiro: Editora UFRJ, 2024. 
 



93 
 

TUAN, Yi-Fu. Espaço e lugar: a perspectiva da experiência. Tradução Lívia de Oliveira. 
Londrina: Eduel, 2013. 
 
ULTRAMARI, C.; SILVA DE ARAUJO, A.; MASSUCHETTO JAZAR, M. Passos de 
Carolina Maria de Jesus e transformações da cidade brasileira, 1960-2020. Acervo, 
[S. l.], v. 37, n. 3, p. 1–20, 2024. DOI: 10.64729/an.acervo.v37i3.2171. Disponível em: 
https://revista.an.gov.br/index.php/revistaacervo/article/view/2171. Acesso em: 15 dez. 
2025. 
 
VIEIRA, Julia de Freitas; JOHANSON, Izilda Cristina. A interseccionalidade a partir de 
Quarto de despejo, de Carolina Maria de Jesus. Revista Philia | Filosofia, Literatura & 
Arte, [S.L.], v. 2, n. 2, p. 244-268, 10 nov. 2020. Universidade Federal do Rio Grande do 
Sul. http://dx.doi.org/10.22456/2596-0911.103989. 
 
WUNENBURGER, Jean-Jacques. Da Imaginação Material à Geopoética em Gaston 
Bachelard. In: RIBEIRO, Sandra Maria Patrício; ARAÚJO, Alberto Filipe 
(org.). Paisagem, Imaginário e Narratividade: olhares transdisciplinares e novas 
interrogações da psicologia social. São Paulo: Zagodoni Editora, 2015. Cap. 1. p. 17-30. 
 


